
233

Enrico Palma, De Scriptura. Dolore e salvezza in 
Proust, Milano, Mimesis Edizioni, «Filosofie», 

2024, 274pp.
Ludovico Monaci

Università degli Studi di Padova

Con buona approssimazione, si potrebbe presentare De Scriptura. Dolore e salvez-
za in Proust di Enrico Palma come un trattato filosofico su Proust e sulla Recherche. 
Tuttavia, siccome «[u]ne œuvre où il y a des théories est comme un objet sur le-
quel on laisse la marque du prix» (TR IV, 461), ci sembra più produttivo cominciare 
con l’enucleare il titolo, le cui componenti intrattengono tra loro una relazione di 
reciprocità progressiva: la Scriptura converte il Dolore in Salvezza. Per mezzo della 
scrittura, Proust intraprende un percorso di salvezza che, riscattando il dolore del 
moi social attraverso il raccoglimento del moi profond, diventa un lascito testimo-
niale per le successive generazioni di lettori.

A questo proposito, la breve e icastica «Introduzione» (pp. 13-17), che precede 
le sei sezioni principali, è un vero e proprio manifesto programmatico. Dopo aver 
dichiarato il debito contratto con Walter Benjamin, l’autore delinea le coordinate 
critiche e metodologiche del proprio lavoro, che si vuole come un itinerario in gra-
do di aprire la strada alla riflessione metafisica. Lo schema «con Proust, su Proust 
e oltre Proust» (p. 14) testimonia della tensione epistemologica e dell’ambizione er-
meneutica sottese alla speculazione di Palma: adottare la Recherche («con Proust») 
per rispondere ad alcuni enigmi che lo scrittore pone in seno alla propria opera 
(«su Proust»), al fine di accedere a verità universali («oltre Proust»).

Una trama culminante in una forma di redenzione non può che esordire con un 
evento che, simultaneamente e contraddittoriamente, apre le porte alla percezione 
della gioia e alla tangibilità della sofferenza. «False promesse di salvezza» (pp. 19-
48) dimostra come l’episodio paradigmatico del bacio della mamma funga non solo 
da «tramite ontologico con cui attingere alla presenza reale delle cose» (p. 21), ma 
anche da rituale dominato dalla frustrazione. La transustanziazione del bacio – 
«hostie pour une communion de paix» (DCS I, 13) – nel corpo della madre decreta 
la reiterata illusione che le frammentarie somme mereologiche dell’Uno possano 
raggiungere la propria unità nel ricongiungimento con l’Altro. In parallelo, è il «ba-



234

cio» della madeleine a spalancare le porte della memoria involontaria, che sospinge 
verso la dimensione dell’«annullamento temporale e dell’approdo fuori dal tempo 
in quanto divenire» (p. 28). Indi, Palma prova che tanto l’esaltazione sensoriale per-
cepita nell’atelier di Elstir quanto la ferita inferta dalla delusione mondana concor-
rono a elevare Proust a una «pura forma in cui il lettore può riconoscersi» (p. 47).

In opposizione ai baci della mamma e della madeleine, «La fenomenologia dell’a-
more proustiana» (pp. 49-80) si cala nel gorgo della terra incognita e della cosa men-
tale per scandagliare le patologie amorose: legittimamente, a discapito delle altre 
coppie, il ragionamento è pressoché monopolizzato dalla relazione tra il Narratore 
e Albertine. Il susseguirsi di metafore mediche e di paradigmi indiziari fa della 
gelosia «un dispositivo di verità che indaga il reale per ottenere, quasi in via spe-
rimentale, conferme a ipotesi di ricerca» (p. 61). Pertanto, come Palma registra in 
maniera pertinente, da parte del protagonista geloso vi è una certa consapevolezza 
(se non addirittura una vera e propria volontà) di auto-infliggersi del dolore. D’al-
tro canto, se l’autore riconduce tale specificità alle scoperte (vere o presunte) che 
derivano da indagini effettuate da terzi (Aimé e Saint-Loup nella fattispecie) per 
conto del protagonista geloso, va comunque riconosciuto che il dispositivo agisce 
anche in occasione dei numerosi interrogatori cui il Narratore sottopone diretta-
mente Albertine e Andrée.

Sulla scorta dello gnosticismo che Pietro Citati aveva attribuito a Proust, la terza 
sezione del De Scriptura si sofferma su «Due miti della Recherche» (pp. 81-106): la 
morte di Bergotte e il Septuor di Vinteuil. Lo scrittore prediletto dal giovane Nar-
ratore prova un gran numero di narcotici, non certo nella speranza di guarire (il 
corpo malato è inesorabilmente destinato alla morte), ma almeno di attenuare il 
proprio supplizio. Uno spiraglio di eternità si apre di fronte al petit pan de mur jau-
ne dell’opera di Vermeer: la trasformazione della materia pittorica in un frammento 
di perfezione ideale fa da contraltare alla finitezza del corpo e alla vacuità di una 
scrittura condannata alla coazione a ripetere. L’idea che l’arte sia «un prolunga-
mento della vita, una sua continuazione sotto un’altra forma» (p. 97) trova la sua 
consacrazione nel Septuor. Il salvacondotto dell’ineffabilità estetica risiede proprio 
nella compartecipazione di eventi terreni, anche abietti: introdotto dal suo protet-
tore Charlus presso i Verdurin, davanti a una platea formata da nobili decaduti e 
da borghesi volgari, Morel esegue l’opera del compositore defunto, i cui spartiti 
sono stati recuperati dalla coppia sadica composta dalla figlia di Vinteuil e dalla 
sua amica.

Disseminato nelle pagine sin qui compendiate, il concetto di «Dasein proustiano» 
è esplicitamente formalizzato in «L’analitica esistenziale proustiana» (pp. 107-162). 
Attraverso il raffronto della Recherche e di Sein und Zeit, Palma rintraccia, in Proust 



235

come in Heidegger, la scrittura di un progetto esistenziale «da cui ricavare le strut-
ture metafisiche dell’essere-nel-mondo e del vivere-nel-tempo» (p. 108). Al di là di 
alcune speculazioni forse troppo nette sul titolo À la recherche du temps perdu (la 
panoplia dei titoli papabili che Proust sciorina nelle proprie lettere spingerebbe a 
una più cauta relativizzazione), la declinazione del Dasein è rigorosa, persuasiva 
e ben argomentata: sebbene tratti del passato, «l’édifice immense du souvenir» 
(DCS I, 46) si caratterizza per la sua «radicale futuribilità» (p. 116). Costellata da 
rari momenti di verità di cui gli « enti-ricordo» (p. 121) sono i testimoni, l’esisten-
za del Narratore, che incappa sistematicamente nel «Dasein inautentico» (p. 126) 
dei personaggi, è riscattata dalla noia, che fornisce la chiave d’accesso al «sé più 
originario» (p. 153), e dal ricongiungimento asintotico con l’Autore, che elegge la 
scrittura a forma più alta della cura dell’essere.

In «Quis ut Tempus» (pp. 163-206) l’autore evidenzia una doppia tensione in-
scritta nell’opera di Proust: essendo separati e al contempo uniti, gli elementi si 
smarcano grazie alle loro peculiarità intrinseche, ma sono anche restituiti nel loro 
divenire. L’articolazione intorno al rapporto di connivenza e di complementarità 
che lega l’oblio al disvelamento esemplifica come la Recherche consista nella «nar-
razione dell’approdo alla consapevolezza di aver dimenticato» (p. 167). Alla luce 
del «credo ritrovato nella scrittura letteraria» (p. 190), pur riconoscendo la coesi-
stenza di spiritualismo e di materialismo nella “filosofia” di Proust, Palma individua 
una possibile lettura teologica della Recherche, che verrà ripresa e sviluppata ulte-
riormente nell’ultima sezione: una «via estetica» (pp. 191-198), che è propria della 
scrittura, convive rispettivamente con una «via messianica» (pp. 199-203), dettata 
dalla fede sicura in un tempo di salvezza, e con una «via serena» (pp. 203-205), resa 
ricorsivamente possibile dal bilancio e dalla ricapitolazione degli eventi.

Infine, «Trasfigurazione, redenzione, salvezza» (pp.  207-262) muove dalla cer-
tezza ermeneutica che, nella Recherche, il «senso soteriologico della sofferenza» 
(p. 208) getti le basi per un vero e proprio «riscatto esistenziale» (p. 209) in «una 
cornice di carattere eminentemente teologico» (p. 229). Conveniamo perfettamente 
con l’idea dell’autore che il dolore sia propedeutico all’esperienza del Narratore: in 
questo senso, la meschinità che governa i rapporti tra i personaggi e le ferite emo-
tive causate da Albertine sono «un’occasione irripetibile di conoscenza» (p. 219). 
Eppure, ci sembra che alcune considerazioni siano troppo “indulgenti” verso il 
Narratore e, di conseguenza, verso la proiezione universale di quest’ultimo (Noi). 
Infatti, se è vero che il rimorso del protagonista raggiunge dei livelli parossistici 
– pensiamo all’autoconvinzione di essere il responsabile del «double assassinat» 
(AD IV, 78) di Albertine e della nonna –, dobbiamo comunque riconoscere che vi è 
quanto meno un concorso di colpe nell’esito del rapporto tra il geôlier (il cui com-



236

portamento ossessivo e paranoico è tutt’altro che irreprensibile) e l’être de fuite. A 
tratti, l’insistenza sul «modo tremendo, cattivo e insulso in cui ci hanno trattato» 
(p. 222) sembra mettere in sordina «il male che anche noi abbiamo inferto» (p. 234), 
vettore imprescindibile per poter trasporre Proust in «figura essenzialmente cristo-
logica» (p. 235).

Chiude la pubblicazione la «Bibliografia» (pp. 263-270), composta dal trittico for-
mato dalle «Opere di Proust», dalla «Bibliografia primaria» (che, insieme a Benja-
min, elegge Biuso e Heidegger a guide teoretiche) e dalla «Bibliografia secondaria» 
(che pone in dialogo alcuni studi proustiani con riferimenti filosofici). In ottica 
comparatistica, ci piace sottolineare il pregevole accostamento operato da Palma 
tra la rivelazione del «temps à l’état pur» (TR IV, 451) nel cortile del palazzo di 
Guermantes e gli istanti che, ne L’Idiota di Dostoevskij, precedono un attacco epi-
lettico del principe Myškin (p.  174, n.  25). O ancora, il parallelo tra l’Adoration 
perpétuelle del Temps retrouvé e la conversione che chiude Anna Karenina di Tolstoj 
(p. 233, n. 44).

L’ottimismo con cui Palma accede simbolicamente alla camera da letto con i muri 
rivestiti di sughero, la postura empatica al cospetto delle vicissitudini umane troppo 
umane dei personaggi della Recherche, la lettura fiduciosa dell’iniziazione artistica 
e l’enfasi vivida dell’argomentazione ricalcano e rinforzano l’intento di disvelare le 
trame di una scrittura che, scrutando e varcando la fragilità e la meschinità dell’es-
sere, redime dall’inanità del mondo, delle pulsioni e della mondanità, finendo con 
l’aprire uno squarcio di luce (la Lichtung heideggeriana) sul messaggio salvifico che 
Proust trasmette all’umanità intera.




