
219

Edward Bizub, Saisis-moi si tu peux. Proust 
traducteur de l’inconscient, Paris, Classiques 

Garnier, « Bibliothèque proustienne, 53 », 2024, 
196pp.

Geneviève Henrot Sostero
Università degli studi di Padova

Due parole chiave articolano il titolo del saggio: “traduzione” e “inconscio”. E 
ad entrambe occorrerà riservare un campo semantico molto più esteso della loro 
comune denotazione. Infatti, “traduzione” si arricchisce, quando si tratta di Proust, 
di una grande varietà di codici tra cui traghettare un messaggio: non solo da una 
lingua A a una lingua B (come nelle traduzioni francesi dei saggi inglesi di John 
Ruskin), ma anche da un idioletto A a un idioletto B, ricompresi nella stessa lingua 
nazionale, come quando il narratore “traduce” per noi le parole di Françoise o i 
“cuirs” del Direttore del Grand-Hotel di Balbec. Più sottilmente ancora, lo scrittore 
è chiamato a “tradurre” in linguaggio intelligibile le oscure sensazioni che gli pro-
cura la natura o il “commerce” degli umani. E infine, gli tocca sondare se stesso per 
“tradurre” ancora moti e sentimenti profondi, reconditi, inconsci. Ed ecco che si fa 
strada la seconda parola chiave. Ora però, nel caso di Proust, accostare la sua con-
cezione dell’inconscio a quella di Freud è diventata, nella storia critica, una “piega” 
(come si dice del cuoio delle scarpe) difficile da cancellare. Eppure, spostando il 
fuoco d’attenzione verso la psicologia francese ai tempi di Proust, Bizub mostra 
come, invece, il nostro coltissimo e curiosissimo autore, che del resto viveva in una 
famiglia di medici di notevole caratura, aveva avuto numerose occasioni (intellet-
tuali e personali) di cimentarsi con il concetto d’inconscio nella sua stessa comuni-
tà culturale, senza la necessità di fare riferimento allo psicoanalista viennese.

In questo libro, Edward Bizub ci fa il favore di raccogliere e rendere più accessibili 
diversi saggi pubblicati in varie sedi e in varie lingue nel corso della sua carriera 
di critico universitario, dal 2000 in poi. Come accade spesso, seguendo le sue incli-
nazioni e curiosità, ha compiuto quanto diceva Proust dello scrittore letterario: si 
è fatto l’uomo di “un unico libro”, tanto l’intento e il pensiero, pur evolvendosi nel 



220

tempo, hanno mantenuto la rotta, di tappa in tappa. Dodici articoli trovano qui una 
loro sistemazione ideale, ricavando dai vicini una luce che gli dona.

Due voci “sacre” si fanno sentire nella formazione di Proust et la sua fondamen-
tale interrogazione sull’origine del dono poetico. Alla voce della madre, attraverso 
la traduzione nell’accezione più comune del termine, Proust deve di avere scoperto 
e approfondito una visione anglosassone della vocazione artistica, quella che ambi-
sce a “tradurre” un mondo inedito (Emerso, Carlyle, Ruskin). Ne trattano due arti-
coli: “Ruskin e la voix traductrice de Proust” (p. 25-39) fu prima pubblicato in Proust 
pluriel, Paris, Presses Sorbonnes nouvelle en 2014. « Le Sésame du traducteur » (p. 
41-48) è apparso in versione araba nella rivista cairota Akhbar Al Adab (Les Nou-
velles littéraires), Le Caire 2007. « La reconnaissance proustienne. Déjà lu ou déjà 
vu » (p. 133-144) propone di istituire le due colonne della piazzetta di Venezia a ti-
tolo di antenate sotterranee dei pavés inégaux e della madeleine, facendo di Ruskin 
una sorta di padre-guida providenziale.

Alla voce del padre, spesso trascurata dalla critica, Proust dovrebbe invece tutto 
il corposo versante della cultura medica dell’inconscio, di cui suo padre era un 
grande sperimentatore notato e apprezzato dallo stesso Freud. Ed è il merito del 
saggio « Émile X… et son fabuleux destin dans la Recherche » (p. 79-91) – che ri-
mette insieme due pubblicazioni dal Bulletin Marcel Proust 55, 2005 e da Textuel 45, 
Surprises de Proust –, di rivelare quanta parte avesse il padre Adrien Proust in que-
ste ricerche di punta sulla psiche e i suoi disturbi. L’inconscio proustiano, si sa, è 
legato alla memoria del corpo in tutte le sue capacità percettive. Ai tempi di Proust, 
si svolgevano esperimenti clinici sugli sdoppiamenti di personalità ai quali veniva 
affidata la chiave di lettura di alcuni fenomeni di memoria intermittente, di memo-
ria involontaria. Ripreso da Marcel Proust 4 (Paris, Minard, 2004), « Proust et Joyce : 
une rencontre autour de l’épiphanie » (p. 49-58) invita a soffermarsi su una certa 
proliferazione di denominazione dello stesso fenomeno, che ha forse anche osta-
colato il ricongiungimento delle diverse linee di pensiero  : ricordo involontario, 
reminiscenza, epifania, “moments bienheureux”, confrontati ai termini usati dagli 
psicologi di quel tempo, meriterebbero un’attenta disamina lessicale e contestuale 
(« Voix et vérité : l’art de recoller les morceaux » (p. 59-77) prima apparsa in Marcel 
Proust 2, Paris-Caen, Minard, 2000).

Inoltre, Proust stesso, in preda ad una profonda depressione, si affida alle cure 
del docteur Sollier, il quale consentirà a Proust di esperire il potenziale della me-
moria involontaria, inserita nel protocollo di cura (« Proust et le docteur Sollier. 
Les « molécules impressionnées » (p. 93-104), già Bulletin Marcel Proust, 56, 2006 ; 
« La mémoire involontaire. Toujours au cœur du débat » (p. 105-114), già in Bulletin 
Marcel Proust 57, 2007).



221

Nelle ricognizioni dello stato dell’arte psicanalitica di quel tempo, non poteva 
mancare una lettura di « Proust et Ribot. L’imagination créatrice » (p. 115-122), già 
in Bulletin Marcel Proust 58, 2008. E la scoperta dell’etimologia medica dell’espres-
sione proustiana che sarebbe potuta diventare il titolo della Recherche, ci ricorda 
come a volte l’ispirazione possa attingere a fonti poco auliche (« Les intermittences 
du cœur. Entre science et poésie » (p. 123-131) Proust et les moyens de la connaissan-
ce, Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg, 2008).

Con «  La reconnaissance proustienne. Déjà lu ou déjà vu  » (Marcel Proust 7, 
2010), l’autore propone di considerare, tra le impressioni immagazzinate all’oscuro 
di una piena coscienza, anche pagine di altri autori, principalmente Ruskin o del 
Journal dei fratelli Goncourt. Pertanto, ulteriori tracce di memoria involontaria 
solcherebbero il racconto di Venezia con la citazione più o meno identificata di frasi 
ruskiniane tratte da Saint Mark’s Rest.

In « La mémoire du corps chez Proust. Temps historique, temps biologique » 
(Biological Time, Historical Time, Transfers and Transformations in 19th Century Li-
terature, Leiden-Boston, Brill/Rodopi, 2019), l’Autore ribadisce le evidenti affinità 
dell’assunto proustiano con le teorie dei due « io » elaborate dal dottor Sollier, e 
con i contributi dello stesso Adrien Proust alle ricerche sull’inconscio. La memoria 
del corpo consente al soggetto di accedere a zone di coscienza più recondite, quale 
il passo falso sul lastricato sconnesso. Per Bizub, il rimosso di quella scena non 
sarebbe altro che una pagina di Ruskin, la quale promuove le due colonne della 
piazzetta di Venezia a simbolo di memoria.

Il merito di Bizub è di proseguire la sua indagine nel tempo della scienza, giun-
gendo ad indagare nelle scienze cognitive e nelle loro possibili convergenze con le 
intuizioni proustiane. Ultima avanzata delle scienze in materia di memoria, le neu-
roscienze sollecitano a ritroso nuove letture della Recherche. « Proust précurseur. 
La madeleine entre psychanalyse et neurosciences » (p. 157-170) (precedentemente 
apparso in Marcel Proust aujourd’hui 11, 2014), mostrando come l’interesse delle 
neuroscienze per Proust affonda le radici più in un intento di autolegittimazione 
che in una lettura attenta all’analisi che fa Proust dell’attività cerebrale sollecitata 
dal corpo e dalle sue percezioni. Al punto di fare tornare il pendolo nuovamente 
dal lato della psicanalisi.

Questo libro evidenzia la coerenza di una linea di pensiero radicata nel contesto 
epistemologico contemporaneo di Proust: quali relazioni si possono delineare tra 
l’autore e il contesto scientifico del suo tempo? Saisis-moi si tu peux, assieme ai 
precedenti dell’Autore, aggiunge tessere originali al disegno.




