La poétique du café, espace de purgation
libératrice, dans 30 jours pour trouver un mari et
Au café des faits divers

AICHA ALOUAH
Université de Rabat, Maroc

Aicha Alouah, formatrice en communication et compétences transversales, est aussi doctorante
a la Faculté des Sciences de I'Education, a I'Université Mohamed V a Rabat. L’autrice a rédigé un
article en cours de publication dans Le Vestimentaire dans le roman africain : types, représentations et
significations, ouvrage collectif de I'Université Alassane Ouattara-Cote d’Ivoire. L’article s’intitule :
« L’Habit comme déguisement dans L’Insoumise de la porte de Flandre de Fouad Laroui ».

A travers 30 jours pour trouver un mari de Fouad Laroui et Au café des faits divers de
Bouthaina Azami, cette étude explore le café comme lieu de mémoire sensorielle, a
I'image de la madeleine proustienne. Boissons et mets y ravivent les souvenirs, no-
tamment maternels, et ouvrent un espace de parole cathartique. Le café devient ainsi
un théétre du quotidien, ou I'intime se dévoile, se partage et se purifie dans un cadre
collectif.

Laroui (Fouad), Azami (Bouthaina), Proust (Marcel), mémoire sensorielle, souvenir involontaire,
purgation, catharsis, Café

L’étre humain a de tout temps éprouvé un besoin fervent de se rassembler pour
parler, partager et se souvenir. Dans Au café des faits divers et dans 30 jours pour
trouver un mari, qui font Pobjet de la présente étude, les protagonistes trouvent re-
fuge dans le décor feutré d’un café, espace intime et collectif a la fois, ot se mélent
odeurs de boissons chaudes et bruits familiers. Ce lieu devient un véritable théatre
de mémoire ou les nourritures convoquent une sensibilité enfouie : le gotit d’un
tajine, ’odeur d’un thé a la menthe, la douceur d’un jus agissant comme une made-
leine proustienne, ravivent une mémoire sensorielle et tissent un lien fragile entre
présent et passé.

Dans 30 jours pour trouver un mari (2023), le romancier marocain Fouad Laroui,
connu pour son humour corrosif et sa critique sociétale, met en scéne une succession

199



de récits encadrés, racontés par des personnages habitués du Café de I'Univers a Ca-
sablanca. Ce café se fait un espace de parole et de narration ou chaque personnage
partage une histoire inspirée d’une expérience personnelle. Le roman adopte une
voix théatrale qui permet aux clients d’échanger, de s’exclamer, de s’interrompre et
de se moquer les uns des autres. En réalité, ces interactions constituent un prétexte
de réflexion satirique sur différents aspects de la société marocaine contemporaine,
a savoir le mariage, I’hypocrisie sociale, I'administration kafkaienne et les relations
homme-femme.

De son c6té, Bouthaina Azami, écrivaine marocaine dont 'ceuvre s’intéresse par-
ticuliérement a la voix féminine et a la parole quotidienne, dans Au café des faits
divers (2013), entraine son lecteur dans 'atmospheére familiére d’un café, lieu de
retrouvailles pour un groupe d’amis habitués a consulter les faits divers rapportés
par la presse. A travers une série de petites histoires, le roman brosse avec lucidité
le portrait de la condition féminine et souléve, en filigrane, de grandes questions.

A travers les évocations gustatives et olfactives qui traversent principalement ces
deux romans, mais aussi, au passage, d’autres ceuvres maghrébines, une figure re-
vient avec insistance : celle de la mére, omniprésente dans les gestes, les saveurs et
les récits partagés. L’aliment devient donc un vecteur d’amour transmis, transformé
ou perdu, qui faconne les attachements familiaux et les blessures intimes. Enfin,
le café se révéle un purgatoire moderne, un espace ou la parole circule librement,
dans une dimension existentielle, permettant une forme de confession collective ou
solitaire, propice a la libération des douleurs anciennes. Ainsi, boissons, figures ma-
ternelles et parole cathartique se conjuguent pour faire du café un lieu de mémoire
vivante, ou I'intime se raconte dans I’'ombre chaude d’un verre ou d’une tasse.

A Iimage de la madeleine de Proust, comment I'espace du café, a la fois lieu de
consommation et d’introspection, devient-il un déclencheur puissant de mémoire et
de parole ? Nous explorerons d’abord la facon dont la symbolique des boissons et
des aliments, en tant que déclencheurs sensoriels, réveille une mémoire a la fois in-
time et collective. Puis, nous analyserons le role fondamental de la figure maternelle
dans cette mémoire affective. Enfin, nous verrons comment le café se transforme
en un véritable purgatoire ou la parole, au moyen de la confession, se libere et se
partage.

Saveurs du souvenir : aliments, boissons et mémoire affective

Dans la continuité du célébre épisode de la madeleine chez Proust, les deux ro-
mans explorés font des aliments et des boissons bien plus que de simples éléments
de décor : ils deviennent des catalyseurs d’émotions enfouies et de souvenirs in-

200



times. L’acte de boire un café, de partager un thé ou de sentir les effluves d’un plat
traditionnel déclenche, chez les personnages, une remontée de souvenirs a la fois
personnels et collectifs. Nous tenterons ici d’analyser comment ces éléments sen-
soriels cristallisent des émotions liées aux relations humaines et interpersonnelles.
Ces instants gustatifs et olfactifs ouvrent un lien narratif puissant entre le présent
et le passé, entre I'individu et le groupe. Il s’agira ainsi de mettre en paralléle la
mémoire affective, propre aux personnages, avec une mémoire collective transmise
autour d’une table.

Cette dimension sensorielle de la mémoire s’incarne particulierement dans Au
café des faits divers, ou les habitués se réunissent selon un rituel : se retrouver au-
tour des journaux et des différentes boissons proposées par 1’établissement. Parmi
eux, Barbara, qui préfére ce petit café genevois enveloppé par « des voiles grisatres,
opaques » (Azami 2013, 35), comme si la lumiere du dehors risquait de la mettre sous
les feux de la rampe, et de révéler une part de son histoire. Le café devient pour elle
un refuge discret, a I’abri du regard des autres. Soledad, sa complice, quant a elle,
affiche une gaieté de fagade qui contraste avec ses blessures profondes ; elle souffre
en silence, masquée par les éclats de rires. Des son arrivée, elle se jette sur les jour-
naux locaux. Sa boisson de prédilection, le maté, cet « étrange élixir » (Azami 2013,
36) venu d’ailleurs, est percu comme exotique par les clients du café, mais c’est pour
elle un véritable symbole de partage et de convivialité.

Soledad, d’origine argentine, dont le prénom signifie et incarne la solitude, se dé-
guise tel un personnage de la Commedia dell’arte (Azami 2013, 36), vétue de couleurs
vives comme pour cacher ses blessures intérieures sous un masque de légéreté. Elle
parvient a faire inscrire le maté au menu du café, une initiative qui attire plusieurs
Argentins venus spécialement retrouver ce gott lointain et familier, capable d’at-
ténuer la froideur de l'exil helvétique. Plus encore, elle parvient a imposer le rituel
traditionnel qui accompagne la dégustation de ce breuvage, ou la méme calebasse
passe de main en main dans un geste de partage aussitot adopté par de nombreux
habitués. Toutefois, elle n’arrivera jamais a convaincre Ali et Karim, respectivement
d’origine marocaine et algérienne. Le premier reste fidéle a la saveur du fameux
thé a la menthe marocain, tandis que le second, obsédé par « les mémes questions
d’identité » (Azami 2013, 37), préfére troquer le pastis parisien contre 'arak artisa-
nal.

Cette puissance évocatrice du gofit et des rituels ne se limite pas a la fiction ro-
manesque, elle est également au coeur de expérience personnelle de certains intel-
lectuels. Dans Le Harem et I’Occident, Fatema Mernissi, voulant renouer avec son
pays natal, ressent 'envie d’un appel téléphonique. Mais ce désir est soudainement
remplacé par 'envie de déguster un thé a la menthe servi a la marocaine. Une sensa-

201



tion culinaire prend le dessus sur tout autre sentiment. Mernissi explique : « j’avais
une forte envie d’un grand thé a la menthe servi dans un joli verre en cristal. Siroter
le thé lentement en observant entre chaque gorgée les reflets jouant dans le liquide
doré... J’étais si occupée a réver que je faillis ne pas entendre le haut-parleur » (Mer-
nissi 2001, 85). Rien que 'imagination de ce moment a pu détacher I’écrivaine des
sensations qui I'entouraient, bien qu’elle soit fortement décue par ce qu’on lui a
servi :

Une fois parvenue a la buvette la plus proche, a-t-elle demandé, j’ai demandé un thé.
Peu apres, consternée, je vis le serveur déposer devant moi une lourde tasse blanche
qui avait la forme d’un petit tonneau, plein d’un breuvage noir ot dépassait une éti-
quette marquée « Lipton ». Le spectacle coupa court ma soif. J’ai réalisé que ce que je
cherchais était moins le thé qu’une petite lumiere dorée qui danse au fond d’un verre
de cristal. Je payai sans consommer et je me précipitai vers la cabine téléphonique la
plus proche. (Mernissi 2001, 85)

A I'image de la madeleine de Proust, le thé 4 la menthe agit chez Mernissi comme
un pont entre le passé et le présent, entre deux cultures différentes. Ce n’est pas tant
la boisson qu’elle recherche, mais I'identité et I'univers sensoriel qu’évoque cette
boisson révélant la force évocatrice des saveurs liées a la mémoire. A travers cette
expérience, la mémoire affective émerge non pas d’un geste conscient de remémo-
ration, mais de la puissance suggestive d’un goit, celui d’'une appartenance intime
et partagée.

Comme chez Fatema Mernissi, ol le thé a la menthe est porteur d’une mémoire in-
time et culturelle, chez Fouad Laroui, ce méme breuvage devient un vecteur puissant
de mémoire collective et d’espérance. Le thé a la menthe marocain réussit a projeter
Lhougain, son personnage, au-dela du souvenir personnel, vers une mémoire sym-
bolique : celle du Paradis. La boisson parfumée ne lui permet pas seulement de re-
nouer avec un réconfort tant recherché, mais aussi de voyager vers un futur idéal et
euphorique. Cette dynamique mémorielle n’est pas sans rappeler la poétique prous-
tienne de la réminiscence telle que 'analyse Geneviéve Henrot Sostero, pour qui :

Un dernier styleme « artiste » vient servir a propos la poétique de la réminiscence,
surtout quand celle-ci déploie la résurrection du passé dans toutes ses coordonnées :
c’est 'accumulation. La parataxe, asyndétique d’abord, puis polysyndétique, projette
encore une fois en clausule la « tasse de thé » et marque ce final de Combray 1,1, par
quoi le roman démarre vraiment. (Henrot Sostero 2017).

Ainsi, comme dans A la recherche du temps perdu, le geste de boire le thé exprime
chez Laroui un acte poétique ou le présent s’ouvre sur la mémoire et ou I’objet sen-
soriel se transforme en passerelle vers un ailleurs intemporel.

202



Apres cette plongée mystique provoquée par le thé a la menthe, une autre évoca-
tion sensorielle tout aussi chargée de symboles se fait jour dans le Café de ’'Univers.
Le discours d’un chauffeur de taxi, aussi cocasse qu’il soit, fait surgir une image
profondément proustienne : celle de 'odeur d’un tajine marocain soigneusement
préparé comme promesse d’amour et de stabilité conjugale. Mais cette évocation
sensorielle, a la fois gustative et olfactive, ne replonge pas le chauffeur dans un pas-
sé oublié ; au contraire, elle le projette dans un avenir idéalisé a travers une odeur
anticipée mais profondément enracinée dans ’hippocampe. Cette odeur d’un plat
traditionnel, chaud, nourrissant et enveloppant est le symbole d’un foyer réconfor-
tant et d’une stabilité conjugale révée.

Chez Laroui comme chez Proust, une simple perception sensorielle suffit a faire
surgir un monde intérieur nourri par le désir et I'imaginaire. La photographie, tou-
tefois, introduit une autre temporalité, celle d'une mémoire contemplative et figée,
ainsi que la définit Genevieve Henrot Sostero :

La mémoire du réveil se différencie cependant de la mémoire involontaire diurne en
ce que, loin de jaillir hors du temps, elle se déguste lentement : album de photogra-
phie feuilleté au gré des doigts, barque décrivant au fil de la réverie, elle péche pai-
siblement ce que la mémoire involontaire attrape d’un seul coup, dans la fulgurance.
(Henrot Sostero 2004, 851).

Ainsi, I'image retrouvée par Lhoucain agit comme une madeleine visuelle qui sus-
pend le temps, révélant la puissance du regard dans la résurgence du passé.

Ce paralléle entre mémoire affective proustienne et fantasme populaire révéle un
lien profond entre les sens, les aliments et la construction de soi. Le tajine, récipient
en terre cuite, par sa charge culturelle et affective, agit ici comme métaphore du
désir d’enracinement, de reconnaissance sociale et d’adoration quotidienne, a la ma-
niére dont le thé et la madeleine relient Proust a son enfance 4 Combray. A I'image
d’Ulysse revenant a Ithaque aprés ses longues errances, le chauffeur de taxi se pro-
jette dans un avenir ou l'odeur du tajine incarne le foyer idéal, un port d’attache
chaleureux et rassurant. Ce voyage olfactif est pour lui un pélerinage intime, un re-
tour symbolique a une maison révée, ou 'amour et la stabilité conjugale promettent
une paix longtemps cherchée. Par ce geste mental, il transforme son quotidien en
une quéte épique mélant mémoire, désir et espoir d’un retour au bercail.

Dans les deux cas, I'odeur ne nourrit pas seulement le corps mais aussi 'ame :
elle convoque l'intime et installe un univers complet dans une simple bouffée. Ce
détour par I’aliment, loin d’étre anecdotique, incarne une vérité émotionnelle que
seuls les sens savent faire surgir, entre mémoire et espérance, entre passé retrouvé
et avenir révé.

203



De la méme maniére que chez Fouad Laroui, ou le thé 4 la menthe se fait pont
entre mémoire et imaginaire, chez Proust, ce breuvage symbolise un lien intime
entre sensation et souvenir. Dans A la recherche du temps perdu, le thé révéle une
mémoire affective, lorsque la madeleine, trempée dans la tasse, fait surgir tout un
monde englouti. Ce geste simple déclenche une expérience sensorielle et spirituelle
ou le passé renait dans la plénitude du présent, témoin sensoriel d’une passion,
comme la madeleine plus tard incarnera la mémoire du bonheur perdu. Le thé n’est
plus une boisson ordinaire, mais un médiateur de la réminiscence, un espace ou le
gout, la chaleur et le souvenir se confondent. Comme chez Laroui, la perception sen-
sorielle constitue ainsi le point d’origine d’'un imaginaire intime, ou le réel s’ouvre
a la profondeur du temps.

Pourtant, si chez Marcel Proust le thé incarne un souvenir doux et plein d’espoir,
cette méme boisson peut revétir un tout autre sens, chargé de douleur et de souf-
france, selon lhistoire singuliére de chacun. L’équivalent de la madeleine prous-
tienne, en 'occurrence le thé a la menthe préparé a la marocaine, parfum familier
et chargé de souvenirs, est percu de maniére trés différente par Barbara. Marquée
par une histoire douloureuse et par des traumatismes trés profonds, contrainte a
la prostitution, puis injustement accusée d’infanticide, elle associe ce parfum a des
souvenirs tristes liés au Maroc et a 'incarcération qu’elle cherche a oublier. Aux
yeux de Barbara, le souvenir s’ouvre sur les malheurs telle « une boite de Pandore
dont s’échappent tous les maux, tous les morts du passé. » (Henrot Sostero 2004, 86)

Chacun des personnages porte ainsi en lui une mémoire singuliére du méme élé-
ment déclencheur, ou les saveurs et les odeurs deviennent le reflet intime de ’his-
toire personnelle. Tant6t on cherche volontiers a se rapprocher de cet élément pour
raviver une sensation rassurante, un souvenir heureux, tantdt on tente de 1’éviter,
justement pour fuir ce qu’il ravive. Méme si cet associationnisme, décrit par Hyp-
polite Taine (Quaranta, s.d.), révéle une mémoire involontaire, qui est une réaction
naturelle du corps et du cerveau au contact d’'un stimulus sensoriel, la maniére dont
chacun accueille ou repousse ce souvenir dépend profondément de son vécu et de
ses blessures.

La figure maternelle et la mémoire proustienne : 'empreinte
olfactive et les liens affectifs

Apres avoir exploré le pouvoir évocateur de quelques aliments et boissons sur
la mémoire sensorielle, il est essentiel d’examiner le role fondamental de la figure
maternelle dans cette mémoire affective. Chez Proust, la mémoire ne se limite pas

204



a la simple évocation d’un gotit ou d’une odeur : elle convoque aussi des présences
invisibles, les 4&mes enfouies dans les objets et les souvenirs.

Dans A la recherche du temps perdu, I'auteur fait référence aux croyances cel-
tiques qui stipulent que les ames des morts sont captives dans les objets du monde
matériel. Ces Ames sont invisibles et inaccessibles, jusqu’au jour ot elles tressaillent
au contact d’un stimulus. Il s’agit 1a d’'une métaphore de la mémoire involontaire ;
ce n’est pas par la volonté qu’on ressuscite ces ames, mais par une sensation senso-
rielle, provoquée par un objet, en 'occurrence le thé et la madeleine :

Comme je rentrais a la maison, ma mere, voyant que j'avais froid, me proposa de me
faire prendre, contre mon habitude, un peu de thé. Je refusai d’abord et, je ne sais
pourquoi, me ravisai. Elle envoya chercher un de ses gateaux courts appelés Petites
Madeleines qui semblent avoir été moulés dans la valve rainurée d’une coquille de
Saint-Jacques. (DCS1, 44)

Dans ce passage, la madeleine trempée dans le thé agit comme un élément dé-
clencheur qui fait surgir un monde oublié, notamment la maison et la tendresse
familiale. La boisson chaude incarne les gestes de soins maternels, le gateau offert
évoque une scéne de gotter familial a Combray, lié aux figures féminines, a savoir
la maman et la tante Léonie.

Ces femmes qui incarnent ’'amour protecteur font de la boisson et de la nourri-
ture un symbole du lien affectif et de la chaleur retrouvée. « Un plaisir délicieux
m’avait envahi [...] comme opére 'amour [...] cette essence n’était pas en moi,
elle était moi » (DCS, 44). Les deux personnages — la maman et la tante — ont fait
une intervention sacrée mais discréte, qui constitue un acte de résurrection ou le
monde matériel libere ’ame.

Cette résurrection révele la puissance profonde de la figure maternelle, parfois
source des plus grandes douceurs, parfois des douleurs les plus profondes. Lors-
qu’elle fait défaut, c’est souvent le corps qui parle en silence. Dans Au café des faits
divers de Bouthaina Azami, ce manque d’amour maternel hante la jeune Soledad,
psychiatre marquée par une enfance douloureuse. C’est au coeur du café, ce lieu a
la fois réel et symbolique, qu’elle trouve enfin un espace pour déposer ses silences.
Enfouissant sa téte dans la chevelure de son amie Barbara, elle laisse remonter a la
surface les souvenirs refoulés. Le contact, presque involontaire, agit comme la ma-
deleine : il déclenche une mémoire affective intense, non seulement d’un désamour
fondateur, mais aussi d’'un bonheur retrouvé, lié a la tante Sylvie qui 'a sauvée de
la violence de sa mére. C’est alors qu’émerge en elle cette image d’une enfance
abimée, que le texte décrit avec une force saisissante : « Elle s’était mise a grossir.
Soudain. La petite fille s’était mise a grossir. Et sa mére qui nourrissait pour elle

205



quelque obscure rancune [...] ne ’en avait que plus haie. Cette enfant, qu’elle avait
si mal aimée, devenait grosse » (Azami 2013, 83).

Aussi le corps de 'enfant devient-il le lieu d’inscription des douleurs profondes,
témoignant d’un passé difficile que la mémoire sensorielle ravive. Comme chez le
héros proustien, en qui le gotit du thé fait resurgir un passé entier, le café devient
pour Soledad le théatre de la réminiscence, ou elle « cherchait immanquablement
a démentir la tristesse par des sourires trop larges, une tourbillonnante énergie,
quelques pas langoureux de Tango dénudant une jambe résille... » (Azami 2013,
93). Le mouvement du corps se configure alors comme un langage silencieux par
lequel la douleur s’exprime sans mots et se transmet de génération en génération
par le biais d’'une transmission latente, et c’est dans le lien entre Soledad et sa tante
Sylvie que cette transmission prend sens.

La tante Sylvie, qui avait passé des années dans les camps de concentration,
éprouvait comme une trahison le fait d’avoir survécu alors que toute sa famille
avait été maltraitée et poussée a la mort. Sylvie devient une meére merveilleuse
pour Soledad, qui « avait, a présent, I’éclat d’un sourire d’enfant et des parfums de
chocolat chaud. Le temps avait perdu un peu de son absurdité. Un peu... Mais ja-
mais leur corps n’oubliera » (Azami 2013, 93). Ici la cicatrice symbolique constitue
une trace palpable, une inscription perpétuelle du sentiment sur le corps ou dans
la mémoire. Ainsi, la parole ne se limite plus a ouie, mais s’élargit a I’ensemble
des gestes. Comme le soulignent Geneviéve Henrot Sostero et Ludovico Monaci,
« méme lorsque la voix se tait, tout le corps “parle” avec une incontournable élo-
quence » (Henrot Sostero & Monaci 2023, 8). Les séquelles deviennent dés lors
un mode d’expression a part entiére qui résiste a 'effacement. C’est une écriture
involontaire que le corps porte en continuité, tout en interrogeant le souvenir, la
transformation et la douleur.

Le corps apparait comme le miroir visible de ’absence d’amour, ou la nourriture
traduit et nourrit un traumatisme profond. Barbara et Soledad « sont le miroir
d’une méme blessure, une blessure ancienne dans laquelle Barbara se consume,
si maigre, tandis que Soledad noie son mal-étre sous les vagues de chairs » (Aza-
mi 2013, 80). Lorsque ’agonie de son pere avait aggravé son mal-étre durant son
enfance, Soledad s’était davantage réfugiée dans la nourriture, prenant du poids a
mesure que la douleur grandissait. Sa mere choisit de la punir doublement parce
qu’elle a osé grossir en plein malheur. Manger pour digérer le mal, boire pour
oublier une réalité : ainsi agit Karim, I'un des personnages principaux du méme
roman. Lui aussi cherche, 4 sa maniére, un exutoire, mais rien ne calme la colére
ancienne qui I’habite. Il porte « le visage de son pére et des parfums de terres brii-
lées. Des parfums de deuil et d’errance et de corps flottant parmi les flammes »

206



(Azami 2013, 95). Une mémoire incandescente, marquée par la perte, la violence et
Pexil. Chez lui, chaque bouchée avalée, chaque gorgée bue tente d’éteindre cet in-
cendie intérieur, sans jamais y parvenir. Le corps devient alors le lieu de combat si-
lencieux, ou I’alimentation n’est plus survie mais tentative de réparation et d’oubli.

Cette exploration corporelle comme vecteur de réminiscence ne se limite pas a
lunivers proustien. Elle trouve également un écho dans la littérature maghrébine
contemporaine, ou le corps, meurtri par le deuil et la perte, refléte le lieu d’'un
souvenir enfoui. C’est notamment le cas chez Hassan Moustir, dans Plus longue
sera ta vie, ou la douleur se traduit par une altération des sens. En effet, la mort du
patriarche et celle du grand frére laissent chez le narrateur une amertume tenace.
Ce dernier accueille a I'aéroport la dépouille du défunt dans un moment chargé
d’émotions, coincidant avec la disparition de feu Hassan II. La meére, profondément
atteinte, se sent alors doublement orpheline, comme si, frappée par la douleur, elle
avait perdu le gotit et 'odorat. Deux sens essentiels, intimement liés a la mémoire,
a lattachement et a la présence de I'autre. Sans eux le monde devient fade et ab-
surde. Ce qui nous relie a leur présence semble impossible a retenir, comme le
montre Patrick Stiskind dans Le Parfum, ou la volonté de capturer l'essence de
Pétre aimé frole I'obsession. Dans cette solitude causée par la perte s’ancrent a la
fois un désert intérieur et une résonance proustienne. Comme dans ce passage de
Moustir ou P'odeur du café devient le messager d’un passé diffus :

Un soleil improbable fit une grimace entre d’épais nuages gris, la véranda laissait
passer une lumiere qui arrivait jusque sous la table et nous faisait presque du pied,
une voix lointaine en Lui remonta alors a la surface, écumeuse, un rappel vague
de certains jours d’ennui, au patio du rez-de-chaussée ou il n’y avait pour remplir
le jour que le parfum de café. Cirer ses chaussures, se raser de pres, se brosser a
s’abimer les dents pour les blanchir, trouver enfin un accord entre jour et nuit, une
tréve féconde entre deux guerres vides. (Moustir 2021, 145)

Ce passage donne au café une force presque salvatrice ; son aréme devient un
rempart contre 'oubli, une passerelle entre un présent endeuillé et un passé encore
habité de présences aimées. Selon le romancier, le café est un élément de mémoire
trés fort mélé a 'amertume de ne pas avoir de prise sur sa vie, c’est-a-dire a une
forme d’empéchement de vivre. Et pourtant, souligne Moustir, cette amertume-1a,
celle du café, au moins, on pouvait ’assumer, 'ingérer, et peut-étre la faire sienne.
L’odeur du café rappelle aussi chez Moustir ’abondance et la générosité. Une mé-
moire qui surgit sans prévenir, qui se méle au silence et n’obéit a aucune loi pour
se déployer. Comme dans cet extrait du roman :

La mémoire qui se méle du silence et n’attend pas un ordre précis pour s’élancer.
Revenir a Moulay Bouselham, la ou I’abondance avait une demeure : celle de la tante

207



de Sa mére. L’odeur de la cuisson y invitait toute voisine prise par 'appétit. « Ton
café rend I’Ame au mort, ma voisine ! » s’entendait souvent louer Sa meére. Elle en
était fiére, fiere surtout de donner. (Moustir 2021, 175)

Cette expression arabe imagée célébre la puissance miraculeuse d’un café ca-
pable de ressusciter les forces méme chez un mort. Loin de 'exagération gratuite,
elle souligne surtout le pouvoir réconfortant de ce breuvage, vu ici comme un re-
meéde puissant contre les douleurs les plus profondes. Dans un moment de chagrin,
ce café s’avere une forme de soin populaire, une chaleur qui ranime le corps autant
que I'ame.

La méme symbolique du café comme présence consolatrice trouve écho dans La
Vie lui va si bien, de Youssouf Amine Elalamy. Dans ce roman dédié complétement
a la figure de la meére, cette derniére occupe toute la scéne, méme lorsqu’elle n’est
pas nommée. Elle est omniprésente, dans le rythme du récit, en filigrane, dans les
silences, dans les gestes du narrateur et dans son regard posé sur les autres. Vers la
fin du roman, le café constitue un décor qui parait anodin, mais en réalité, c’est un
vrai observatoire humain. A travers chaque personne croisée, chaque geste scru-
té, c’est encore elle qu’il voit. Elle habite les voix, les visages, jusqu’aux gouttes
de café qui tombent lentement dans la tasse. Ainsi, ce moment suspendu, ou le
narrateur croit simplement observer le monde, releve en réalité du surgissement
d’une mémoire enfouie selon le mécanisme que Henrot Sostero décrit comme suit :
« Expliqué par la psychanalyse, le phénomeéne du souvenir involontaire libere une
sensation refoulée a un moment ou la conscience distraite n’a pas ses barrages clos
vers 'inconscient » (Henrot Sostero 2004, 73). Ce café, espace de perception et de
réminiscence, s’impose des lors comme le lieu privilégié ou s’effacent les frontiéres
entre présence et absence, entre conscience et inconscient.

On souligne par la le pouvoir de la photographie a suspendre le temps et a éter-
niser le souvenir des étres aimés. En voyant son reflet se confondre avec I'image
de sa mére, le narrateur révéle combien son histoire se fond avec son quotidien, a
travers un portrait jauni mais résistant a ’oubli. La photo est une trace vivante du
lien entre meére et fils : grace a elle, la mere reste visible, presque tangible, comme
si ce simple regard posé sur I'image animait une présence latente mais persistante.
« Aujourd’hui encore, avoue le narrateur, je regarde mon reflet sur le verre et c’est
ma meére que je vois, maman d’il y a bien longtemps comme sur ce portrait en noir
et blanc posé sur la commode et jauni par endroits » (Elalamy 2025, 150).

Ce n’est pas qu’il la cherche : elle est déja la, diffuse, enracinée dans le moindre
interstice de la mémoire. Le café devient alors un lieu maternel par excellence, es-
pace de veille, de soin et d’écoute. La scéne d’observation se transforme en scéne
d’amour filial. Comme chez Proust, ol un gofit peut faire surgir un monde entier,

208



ici aussi il suffit d’une simple gorgée, d’un regard distrait pour raviver la présence
d’une mére devenue matrice du récit.

De la figure maternelle aux silences du corps, la mémoire affective s’imprime
dans les saveurs et les cicatrices. Cette dimension nous conduit désormais vers une
autre exploration du café : celle de la parole, qui devient un espace de libération et
de résistance.

Raconter pour ne pas sombrer : café, parole et catharsis

Le café peut étre considéré comme un microcosme social ou la parole se libére.
II semble offrir un cadre social informel favorisant 'intimité et I'expression des
émotions. Quel role joue I’écoute collective dans la mise en scéne d’une parole
purgatoire ?

A l'image de Shéhérazade dans Les Mille et Une Nuits, qui gagne du temps sur
sa mort en racontant, les personnages parlent pour survivre. Dans 30 Jours pour
trouver un mari, le café de 'Univers n’est pas un simple décor, mais un véritable
espace de salut, de confiance et de résistance douce. Autour d’une table, les mots se
déversent comme une infusion lente ; le café, donc, en tant que théatre intime ou
Pon lave sa peine par la parole, comme un rituel de purification. Dans chaque récit
il y a un effet cathartique, un soulagement progressif, un relaichement de la douleur,
qui conduit peu a peu a une lecon de morale, a la manieére des fables et fabliaux de
la tradition médiévale. Comme I'écrit Bouthaina Azami :

Le lecteur est invité a s’installer dans ce Café de I'Univers, ou des amis ont décidé de
se retrouver, plusieurs jours durant, pour raconter tour a tour une histoire extraor-
dinaire pouvant déboucher sur une morale. On s’installe dans ce café comme sous
un arbre & palabres, cceur battant suspendu aux lévres d’un sage malicieux qui nous
fera rire et frémir pour nous livrer ensuite, pensifs, a la nuit. (Azami 2023)

Le roman explore la fatalité de I'existence via I'illusion du retour en arriére, en
lancrant dans un espace quotidien chargé de symbolique. Lieu de pause et de ré-
flexion, le café devient ici un théatre de la condition humaine, ot ’on constate que
toute décision est irrévocable. La référence au poéme The Road Not Taken de Robert
Frost rappelle le mirage d’un choix réversible : « Je gardai pour une autre fois la
voie que je n’avais pas prise / mais comme je savais qu’a la route s’ajoutent d’autres
routes, puis d’autres, puis d’autres encore / je doutais de revenir un jour » (Laroui
2023, 122) ; mais 'auteur oppose a cette espérance poétique une vérité crue : on
ne revient jamais, car chaque parole prononcée engage ’étre définitivement. Dans
le Café de I’'Univers, la parole libére, mais elle enferme aussi en nommant l'irrépa-
rable. Ce qui se dit dans ce lieu scelle I'irréversibilité de 'expérience ; ainsi, I’espace

209



café devient le décor intime d’une tragédie ordinaire, ou 'on mesure entre deux
gorgées de jus, de thé ou de café, le poids fatal des chemins ratés ou non repris.

A T'image de ce café, véritable théatre de I'irréversible ou chaque parole engage
définitivement, Proust met en lumiére dans Du c6té de chez Swann le pouvoir libé-
rateur de la parole, méme lorsqu’elle est silencieuse. Par la lettre envoyée a sa mere,
le narrateur trouve un moyen d’exprimer son attachement et d’effacer symbolique-
ment la distance, illustrant que la parole, refuge ol la pensée se délivre, peut agir
comme un exutoire émotionnel et un lien profond entre les étres. La lettre que le
narrateur fait parvenir a sa mére agit comme un lien symbolique qui apaise I’an-
goisse. Avant I’écriture, la salle a manger parait froide et hostile, peuplée de rituels
tristes et étrangers, mais dés que le mot est envoyé, cet espace s’adoucit et s’im-
prégne de tendresse. Comme 1’évoque Proust, la salle « s’ouvrait & moi et, comme
un fruit devenu doux qui brise son enveloppe, allait faire jaillir, projeter jusqu’a
mon ceeur enivré attention de maman » (DCS], 30). La parole, selon Proust, est le
refuge ou la pensée s’abrite et se délivre ; ici, méme muette, elle agit comme une
force purgative qui permet au narrateur d’exister dans I’esprit de sa mere, retrou-
vant ainsi un sentiment d’unité et d’apaisement. A I'image de la parole échangée
dans le café, ce mot écrit se fait acte de mémoire et de présence, révélant la puis-
sance libératrice de I’expression, quoique silencieuse.

C’est dans ce sanctuaire du quotidien que réside le pouvoir secret de la parole :
elle n’efface pas la disparition mais elle refuse I'oubli. A mesure que, dans Au café
des faits divers, Sofia parle de son amie Iphigénie ou Phigie — ou simplement pense
a elle en silence —, elle lui accorde une forme de persistance. Phigie n’est plus 13,
mais chaque mot prononcé fait revivre son souvenir, porté par la mémoire et I’af-
fection. La parole, méme murmurée, crée un écho qui prolonge l’existence de 1’ab-
sente. Dans ce café, chaque souvenir partagé prend la forme d’un acte de résistance
contre 'effacement. Phigie renait dans chaque geste, chaque rire et méme dans
chaque silence. La parole s’impose comme un tissage fragile entre le temps qui fuit
et la présence qui doit persister. Parler du passé, c’est refuser qu’il disparaisse, c’est
dire au monde qu’il compte encore et qu’il demeure dans I'ombre d’une tasse.

Dans le café, les mots et les silences s’infusent lentement, comme les tasses de
café. C’est un lieu suspendu, hors du tumulte du monde, ou 'on vient déposer, a
voix basse, les fragments de soi que I’on ne sait plus porter seul. C’est 13, dans un
rituel discret, que Sofia redonne vie a son amie Iphigénie et éternise son existence
dans ce monde éphémere. A travers ses gestes, ses silences, son monologue inté-
rieur, elle perpétue la mémoire de celle qui fut brisée. Chaque mot prononcé, chaque
gorgée devient partageable. En évoquant Phigie, Sofia la retient encore un peu dans
ce monde des vivants, dans cet entre-deux tissé de voix et de chaleur. Le café, avec

210



ses odeurs d’infusion, ses tasses encore tiédes, devient le sanctuaire d’'une mémoire
blessée, mais vivante. C’est 1a que 'amour, la perte et la folie trouvent un langage,
la ou les absents respirent encore a travers ceux qui se souviennent. Le café se ré-
vele comme un espace de liberté dans une société rigide, ou les voix de toutes les
générations peuvent s’exprimer. C’est donc une allégorie du monde contemporain,
avec ses contradictions, ses absurdités, mais aussi son humour et sa vitalité.

Conclusion

30 jours pour trouver un mari et Au café des faits divers mettent en scéne le café,
non seulement comme lieu social, mais aussi comme espace de mémoire sensorielle,
ou l'intime ressurgit a travers les odeurs, les boissons et les discussions échangées.
Ce lieu du quotidien incarne un sanctuaire affectif, un théatre ou s’expriment les
souvenirs, les douleurs du passé, les réflexions collectives et les souvenirs mater-
nels, révélant la force cathartique de la parole et I'effet réanimateur des réminis-
cences, a 'image de la madeleine proustienne.

Notre analyse a mis en lumiére la facon dont le café, dans ces deux romans prin-
cipalement mais aussi dans quelques autres évoqués au passage, agit comme un
puissant déclencheur de mémoire. Par le truchement des aliments et des boissons,
les récits réveillent une mémoire sensorielle intime et collective. On a saisi com-
bien la figure maternelle, omniprésente dans les gestes et les souvenirs, structure
le souvenir et le devenir, faisant du café un élément de transmission, et parfois de
blessure. Enfin, nous avons montré comment cet espace se mue en un purgatoire,
ou la parole permet de confesser I'indicible et d’échapper au silence. Le café s’af-
firme alors comme un lieu de passage entre le raconté et le vécu, entre I'individuel
et I'universel.

Cette universalité renvoie aux toiles de I'artiste américain Edward Hopper, ou les
cafés deviennent des révélateurs silencieux d’une humanité en suspens, a la fois
figée et animée, a 'instar de la littérature de Patrick Modiano, dont les personnages
hantent les cafés parisiens a la recherche d’un passé enfui. Ces lieux de consomma-
tion et de rencontre se transforment en des refuges pour les voix perdues. L’espace
du café se transforme dés lors en un dispositif ou la parole résonne comme une
quéte d’identité.

Bibliographie

Azawmi, B. (2013), Au café des faits divers, Casablanca, Croisée des Chemins.

211



Azami, B. (2023), « 30 jours pour trouver un mari : la griffe incomparable
de Fouad Laroui », Le 360 Francais, ler mars : https://frle360.ma/
culture/30-jours-pour-trouver-un-mari-la-griffe-incomparable-de-fouad-la-
roui_2AMIXL4ODVEZVHP3GWN60OGKWCU/ [Consulté le 29 mai 2025].

EraLamy, Y.-A. (2025), La Vie lui va si bien, Casablanca, Le Fennec.

ERMAN, M. (2015), Le Paris de Proust, Paris, Editions Alexandrines, coll. « Le Paris
des écrivains ».

HENROT SOSTERO, G. (1998), « Le fléau de la balance. Poétique de la réminiscence »,
Poétique, 113, 61-82.
HENROT SOSTERO, G. (2004a), « Réminiscence », in A. Bouillaguet & B. G. Rogers
(dir.), Dictionnaire de Marcel Proust, Paris, Honoré Champion, 850-854.
HENROT SOSTERO, G. (2004b), « Les surprises de la mémoire ou la boite de Pan-
dore », Textuel, 45, Marcel Proust. Surprises de la Recherche, Université Paris
7 — Denis Diderot, UFR « Sciences des textes et documents », 69-86.

HeNROT SOSTERO, G. (2017), « De I'impression a 'expression : stylemes du sus-
pens(e) chez Proust », Modéles linguistiques, vol. XXXVIII, 75, [En ligne] :
https://doi.org/10.4000/ml.4105 [Consulté le 1* novembre 2025].

HENROT SOSTERO, G. & Monact, L. (2023), « L’écriture du silence dans A la re-
cherche du temps perdu de M. Proust », Quaderni Proustiani, 7-18.

Larour, F. (2023), Trente jours pour trouver un mari, Paris, Mialet-Barrault Editeurs.

MEeRnNTssy, F. (2001), Le Harem et I’Occident, Paris, Albin Michel.

MousTIR, H. (2021), Plus longue sera ta vie, Chaumont, Editions Douro.

ProusT, M. (1987-1989), A la recherche du temps perdu, éd. ].-Y. Tadié, Paris, Galli-
mard, « Bibliothéque de la Pléiade ».

QUARANTA, J.-M. (s.d.), Proust et la mémoire involontaire, BnF Essentiels, Biblio-
theque nationale de France : https://essentiels.bnf.fr/fr/focus/eba92c2d-

2eae-4634-9bbe-b29495396bf8-proust-et-memoire-involontaire [Consulté le
21 mai 2025].

212





