
179

La mémoire involontaire proustienne chez J.M.G. 
Le Clézio, du temps perdu à l’espace retrouvé

Afef Slimen
Université de Manouba

Afef Slimen est enseignante de français au Ministère de l’éducation tunisien. Après une thèse portant 
sur La poétique de l’effet spéculaire dans l’œuvre de J.M.G. Le Clézio, elle poursuit ses recherches sur 
le même auteur en orientant davantage son travail vers l’intertextualité externe qui interroge les 
liens de l’œuvre leclézienne avec les productions des auteurs qui l’ont le plus marqué afin de cerner 
les échos des œuvres qui ont travaillé son imaginaire, Proust ou Maeterlinck. Ses derniers articles 
portent essentiellement sur l’œuvre de J.M.G. Le Clézio : « Interférences chromatiques contrastées 
dans l’œuvre de J.M.G. Le Clézio » (J.M.G. Le Clézio. Couleurs et senteurs : Usages et significations, 
Complicités, Études Lecléziennes, Paris, 2022), « Récits d’expériences solitaires dans l’œuvre de J.M.G. 
Le Clézio », Institut Supérieur des Sciences Humaines de Tunis, (article sous presse), « Perception 
sensorielle du monde chez J.M.G. Le Clézio », Institut des Études Appliquées en Humanités de Gafsa, 
(article sous presse), «  Du sentiment de manque à l’écriture chez J.M.G. Le Clézio  », Faculté des 
Lettres et Sciences Humaines de Sousse (article sous presse).

Cette étude sur Onitsha et L’Africain de J.M.G. Le Clézio repose sur une notion-clé : la 
mémoire involontaire, événement nodal de la Recherche, se retrouve également, avec 
des modulations propres, chez Le Clézio. Comprendre cette dimension événementielle, 
c’est saisir la manière dont ces réminiscences ne sont pas de simples retours passifs du 
passé, mais des moments actifs, transformateurs et créateurs de sens.

Réminiscence, mémoire involontaire, évènement, mimèsis, Le Clézio (J.M.G.), Proust (Marcel)

Introduction

L’œuvre littéraire de J.M.G. Le Clézio est reconnue pour son style poétique et 
ses thématiques : l’errance, la quête identitaire, la critique de la civilisation occi-
dentale. Néanmoins, peu de chercheurs ou chercheuses se sont intéressé.e.s au 
dialogue que l’écrivain a noué avec le texte proustien, autour de l’écriture de soi, 
de l’exploration de la mémoire, de l’enfance et de la reconstitution du passé. C’est 
pourquoi nous proposons de réfléchir sur la mémoire involontaire après Proust 



180

à partir de l’hypothèse de Henrot qui l’a définie comme un évènement. De fait, 
la Recherche du temps perdu semble nourrir plusieurs hypertextes1 lecléziens par 
l’écriture analeptique. Dès lors, cette réécriture, que nous proposons d’appeler hé-
térotexte, à savoir la réécriture d’un ou de plusieurs textes appartenant à d’autres 
auteurs, situe le texte leclézien dans une visée mémorielle et intertextuelle. D’ail-
leurs, « l’œuvre de Le Clézio peut être considérée tout entière comme une vaste 
entreprise mémorielle  » (Damamme-Gilbert 2008). Queneau a dit que derrière 
toute œuvre individuelle ou collective, il y a une Iliade ou une Odyssée.

La réflexion sur la création littéraire mimétique mnésique à laquelle nous in-
vitent les romans de Le Clézio nous mène toujours à la question de l’originalité, 
qui est sans doute la grande présente de l’esthétique contemporaine centrée davan-
tage sur l’invention, la distinction. Afin de proposer un angle d’approche original, 
nous mobiliserons des procédures d’analyse plurielles qui convergent vers le point 
de mire qu’est l’étude des liens entre la Recherche du temps perdu et les récits de 
Le Clézio. Dans cette perspective, nous étudierons d’abord l’héritage assumé de 
Proust, en analysant la filiation et l’admiration du Prix Nobel français pour l’auteur 
de la Recherche. Nous verrons ensuite comment l’irruption mémorielle se mue en 
évènement initiatique, en nous appuyant notamment sur les analyses interpréta-
tives de Geneviève Henrot Sostero. Nous montrerons comment le sentiment du 
traumatisme est le moteur essentiel de l’écriture des deux auteurs, les propulsant 
vers une vocation d’écrivain solitaire. Puis, une attention particulière sera portée à 
l’ambivalence de l’écriture analeptique, ce qui permet de confronter l’écriture des 
deux écrivains afin d’en révéler les affinités, mais aussi les différences. Au terme 
de ce parcours, nous espérons dévoiler comment, dans la production leclézienne, 
se lisent mimèsis et originalité au point de contribuer à un nouveau rapport à la 
mémoire, à la trace, aux ancêtres et au lieu d’origine.

Proust et son influence

Si on peut parler d’influence de Proust sur l’auteur de Désert à propos de la 
mémoire involontaire, il faut tenir compte qu’il s’agirait d’une mémoire créatrice, 
exactement dans la mesure où elle se nourrit des voix et des bruits du passé, se 
tourne vers l’avenir et se concrétise dans l’instant présent.

Bien que leurs œuvres soient écrites à des périodes différentes, elles se fondent 
sur une écriture de la réminiscence de la période d’enfance. Adina Balint-Babos 
(2012) a consacré une étude au rapport entre Proust et Le Clézio  : elle s’est in-

1	 « Hypotexte » et « hypertexte » sont des termes utilisés par Genette (1982, 13) pour désigner 
respectivement un « texte B » qui s'inspire d'un « texte A ».



181

téressée à la manière dont s’est fait le passage du vécu à l’art, de la vie au lan-
gage, selon la pensée philosophique de Deleuze qui considère l’écriture comme 
un « processus, c’est-à-dire un passage de Vie qui traverse le vivable et le vécu » 
(Balint-Babos 2005-2006). Les deux écrivains transposent et recréent leur vécu 
dans leur écriture, ils transforment l’expérience de la vie en une œuvre littéraire 
et en personnages de romans. Ils puisent dans leurs souvenirs pour concevoir 
des œuvres qui s’inspirent de la réalité, et c’est sur elle que celles-ci se fondent et 
reposent. Les pages biographiques montrent l’abondance du lexique du temps, du 
lieu, du souvenir d’enfance. De plus, cette inscription dans l’héritage proustien se 
manifeste par l’admiration que Le Clézio voue à son prédécesseur.

De l’admiration à l’affranchissement : la filiation créatrice
Le Clézio écrit avec les pensées des autres. Il place Proust au sommet de ses ad-

mirations. Or, cette imitation/admiration n’en conduit pas moins à l’originalité. 
C’est ce qu’exprime Jacques Le Rider quand il écrit : « L’artiste classique est un 
éducateur. Il sait plaire, mais aussi susciter l’admiratio qui permet d’apprendre ce 
qu’est la grandeur d’âme » (Le Rider 1997, 13). Cependant, cette admiration n’est 
pas passive : l’auteur du Prix Nobel de Littérature est parvenu à s’affranchir de 
cette influence en trouvant son propre style.

L’influence de Proust est manifestée par Le Clézio à plusieurs niveaux. Au 
départ, Le Clézio trouve une difficulté pour pénétrer dans l’univers proustien  : 
« J’étais d’abord resté imperméable à son écriture, à son atmosphère de demeures 
feutrées ; il me semblait ne pas avoir écrit pour moi, jusqu’au jour où j’ai compris 
son rythme » (Cavallero 2009, 32). Proust est pour lui « un musicien de mots, un 
musicien de phrases, et d’images, de regards ». Le Clézio, dans un entretien, ex-
prime de manière éclairante la grande influence de Proust sur son écriture :

J’ai beaucoup regretté de ne pas l’avoir découvert plus tôt, car Proust a eu ensuite 
une grande influence sur moi [...] Et le plus curieux dans ce retournement, c’est 
qu’il fut déclenché par une seule petite phrase ! » (Le Clézio 2009, 32)

Cette phrase de Proust dont parle Le Clézio est celle qui évoque « le timbre de 
la sonnette du jardin qui retentissait à l’arrivée de Swann, dans Du côté de chez 
Swann et qui [l]’a éveillé (Le Clézio 2009, 32). Le rapprochement entre l’œuvre de 
Le Clézio et celle de Proust s’impose à travers la citation du poète zen, selon le dire 
de l’auteur, qui figure en dernière page du Voyage de l’autre côté et qui rappelle 
l’entrée au monde proustien  : «  Entendez-vous le murmure du torrent dans la 
montagne ? Là est l’entrée » (Le Clézio 2009, 32). Si l’admiration pour l’auteur de 
la Recherche a permis à Le Clézio de s’affranchir pour trouver son propre rythme, 



182

c’est que cette filiation est avant tout celle du mécanisme créateur. Le franchisse-
ment du seuil d’entrée dans le monde littéraire proustien, évoqué par le poète zen, 
nous conduit ainsi à examiner l’élément essentiel qui anime l’œuvre de l’écrivain : 
le souvenir d’enfance.

Le souvenir d’enfance comme moteur de l’œuvre
L’influence de Proust se révèle à travers l’exploitation des souvenirs person-

nels comme socle de l’œuvre. Le Clézio atteste ainsi le rôle essentiel que les lieux 
jouent dans l’écriture du souvenir, même si Proust donne la priorité au temps sur 
le lieu pour le retrouver. Ce dernier reconnaît le matériau de son œuvre comme 
étant celui de sa vie passée :

Et je compris que tous ces matériaux de l’œuvre littéraire, c’était ma vie passée ; je 
compris qu’ils étaient venus à moi, dans les plaisirs frivoles, dans la paresse, dans 
la tendresse, dans la douleur, emmagasinés par moi sans que je devinasse plus leur 
destination, leur survivance même, que la graine mettant en réserve tous les élé-
ments qui nourriront la plante (TR IV, 478).

Ce matériau commun se retrouve jusque dans le vecteur de la réminiscence. 
Pour que cette «  graine  », le souvenir, s’active et nourrisse l’œuvre, il faut un 
déclencheur sensoriel (un goût, un son) qui permet de ressusciter et de libérer le 
passé enfoui, le transformant ainsi en matière littéraire.

L’écriture de J.M.G. Le Clézio s’inscrit dans la lignée de la réminiscence prous-
tienne, faisant du souvenir le moteur et la source profonde de l’œuvre. Comme 
chez Proust, l’importance du souvenir réside dans son caractère involontaire et 
sensoriel (l’équivalent de la madeleine), déclenchant des poussées mnémiques 
puissantes. Ces perceptions sensorielles, échappant à l’intellect, permettent la ré-
intégration intégrale du passé et confèrent une révélation qui donne sens à l’exis-
tence et au projet littéraire du narrateur. Pour Le Clézio, le souvenir est intime-
ment lié à l’enfance, à l’exil et à la recherche d’une terre d’origine. L’écriture est 
une tentative de retrouver l’innocence de l’enfance, non corrompue par la société. 
Ce retour aux premières années est une quête identitaire qui offre un ancrage et 
un refuge pour préserver la vérité et la vulnérabilité originelle.

Le souvenir d’enfance est donc le matériau premier et l’étincelle qui met l’œuvre 
en mouvement. Cependant, l’œuvre ne naît pas d’un effort de l’intelligence pour 
se remémorer, mais d’une irruption soudaine et fortuite du passé. C’est en cela que 
le souvenir involontaire dépasse sa simple source d’inspiration pour devenir un 
évènement à part entière.



183

La mémoire involontaire comme évènement initiatique

Pour les deux auteurs, l’enfance est un « paradis perdu », un âge d’or intrinsèque-
ment lié au bonheur et aux éléments fondateurs de leur identité. La quête de cette 
période oubliée constitue le moteur initial de leur démarche. Cette résurrection du 
passé a une conséquence radicale sur la perception du réel. Le temps retrouvé n’est 
pas un simple retour en arrière, mais une rupture violente qui pulvérise la linéarité 
temporelle et fait éclater le moi. L’irruption mémorielle soudaine et inattendue 
devient alors un phénomène non plus seulement constructif, mais une force de 
délinéarisation du Temps.

L’irruption mémorielle comme déconstruction du Temps
Le narrateur de la Recherche se trouve transporté au temps de son enfance dans 

une explosion involontaire de sa mémoire. Chez lui, la mémoire involontaire se 
déploie comme une irruption soudaine, un phénomène imprévisible qui bouleverse 
la conscience et ouvre une fenêtre sur le passé. Geneviève Henrot Sostero analyse 
ce moment comme un « événement saillant et transformateur » (Henrot Sostero 
2013, 12), un instant où la volonté cède la place à une force intérieure qui fait surgir, 
sans prévenir, une réalité oubliée. Prenons l’exemple emblématique de la made-
leine : « […] j’eus reconnu le goût du morceau de madeleine trempé dans le tilleul 
[…] » (DCS I, 47). Ce simple goût devient le déclencheur d’un voyage intérieur, 
d’une plongée dans un passé enfoui, où le sens gustatif devient le vecteur d’une 
révélation profonde. L’émotion et l’intensité sensorielle donnent à cette expérience 
un caractère unique, presque sacré. La charge affective, mêlée à la saveur, confère 
à la mémoire involontaire une puissance transfiguratrice, une capacité à faire vi-
brer le passé dans le présent. Par cette irruption, le narrateur ne se contente pas 
de se souvenir : il « revit » avec une plénitude qui dépasse la simple conscience, 
une expérience qui bouleverse l’ordre du temps. La soudaineté de cette expérience 
transcende le simple souvenir : elle permet au narrateur de revivre avec intensité 
un instant, de défaire le temps et d’accéder à des vérités essentielles sur lui-même 
et le monde.

L’évènement initiatique : une impulsion vers l’avenir et l’ailleurs
La réminiscence n’est pas passive ; elle devient un processus actif de reconstruc-

tion, une « fictiogenèse » où chaque micro-récit alimente le grand récit de l’œuvre, 
comme le souligne Henrot (Henrot Sostero 2018). Cette réminiscence proustienne 
est directement connectée à l’idée d’un sentiment ancien auquel l’âme aspire à 
retourner, corroborant l’affirmation selon laquelle « les vrais paradis sont les pa-



184

radis qu’on a perdus » (TR IV, 449). Ainsi, chez Le Clézio comme chez Proust, la 
mémoire involontaire n’est pas une simple évocation du passé, mais un événement 
vital qui reconnecte l’individu à un état de plénitude originelle, indispensable à la 
compréhension de soi et à l’écriture de leur histoire personnelle. Chez l’écrivain 
du cheminement, l’événement de la réminiscence n’est pas seulement un retour 
du passé, mais une impulsion vers l’avenir, un catalyseur de transformation. La 
première rencontre en Afrique avec son père, figure à la fois familière et étrangère, 
devient un événement capital. Ce n’est pas tant le souvenir d’un père qui surgit, 
mais la révélation d’une transmission, d’une lignée. La confrontation avec cette 
figure paternelle permet à l’enfant de s’inscrire dans une histoire plus vaste, une 
quête de sens et d’identité.

Plus encore que chez Proust, l’expérience dans le continent africain dépasse 
le simple souvenir pour s’inscrire dans une quête identitaire profonde. Lorsqu’il 
évoque son voyage vers le Nigeria, Le Clézio (2004, 12) parle d’immersion dans un 
environnement radicalement neuf et différent, où son visage s’efface, où les odeurs 
de la terre africaine, la lumière crue, les sons de la brousse, tout cela agit comme 
un déclencheur puissant, éveillant une mémoire archaïque. Ici, la mémoire n’est 
pas seulement un retour du passé, mais une ouverture vers l’inconnu intérieur, une 
révélation d’un mode de vie qui va marquer à jamais l’enfant. Elle s’ancre plutôt 
dans le présent et est une force positive de transformation et de dévoilement : « Ce 
que je recevais dans le bateau qui m’entraînait vers cet autre monde, c’était aussi la 
mémoire. Le présent africain effaçait tout ce qui l’avait précédé » (Le Clézio 2004, 
16). En effaçant le passé superficiel, le présent immédiat rend possible la révéla-
tion de soi. La mémoire est donc liée au présent puisqu’elle ne prend son sens et 
sa puissance que par l’expérience sensorielle immédiate dans un topos purement 
mnésique.

Pour qu’un souvenir existe, il faut qu’il soit perçu, reconnu par un certain nombre 
de sens. Les perceptions sensorielles, ces déclencheurs, sont nécessaires à la mise 
en mémoire. Elles sont des éléments communs et des notions complémentaires 
entre les deux écrivains. Les récepteurs gustatifs, olfactifs et tactiles de la made-
leine proustienne provoquent la résurgence des souvenirs détaillés, favorisent la 
réminiscence :

Mais, quand d’un passé ancien rien ne subsiste, après la mort des êtres, après la 
destruction des choses, seules, plus frêles mais plus vivaces, plus immatérielles, plus 
persistantes, plus fidèles, l’odeur et la saveur restent encore longtemps, comme des 
âmes, à se rappeler, à attendre, à espérer, sur la ruine de tout le reste, à porter sans 
fléchir, sur leur gouttelette presque impalpable, l’édifice immense du souvenir. (DCS 
I, 46)



185

Quant à l’auteur de Désert, il est attentif au monde extérieur qu’il explore plu-
tôt par les sens. Ce qu’il perçoit peut recréer l’image mise en mémoire, ce qui 
montre que le souvenir est avant tout involontaire  : « Les livres m’ont donné le 
goût de l’aventure, ils m’ont permis de pressentir la grandeur du monde réel, de 
l’explorer par l’instinct et par les sens plutôt que par les connaissances » (Le Clézio 
2008, 2). Le sujet percevant leclézien sent, voit, entend tous les évènements passés 
comme autrefois. La mémoire involontaire liée à son premier voyage, cette véri-
table odyssée intérieure, n’est pas seulement un retour sur un passé personnel ; elle 
est un événement fondateur de l’écriture elle-même. Le choc des cultures, la beauté 
âpre du paysage, la rencontre avec la marginalité, le besoin de comprendre ce père 
« africain » et, à travers lui, une part de lui-même, tout cela engendre une nécessité 
intérieure de traduire cette expérience en mots. Le moment d’éveil sensoriel se 
double d’un besoin d’écrire, comme une nécessité intérieure.

Si la mémoire involontaire offre à Le Clézio et au narrateur de la Recherche un 
moyen de saisir l’existence – l’un à travers l’éclat sensoriel de l’ailleurs, l’autre 
par la réparation du temps perdu – il reste à déterminer l’impulsion originelle de 
cette quête acharnée. En effet, la nécessité d’écrire ne naît pas du seul plaisir, mais 
souvent d’une douleur fondatrice profonde. Il convient donc d’examiner comment 
l’évènement traumatique se mue en évènement scriptural chez les deux auteurs.

Du traumatisme à l’écriture

Chez les deux écrivains, l’écriture n’est pas une simple restitution du souvenir, 
mais un moyen d’approfondir et de prolonger l’événement mémoriel. L’odeur 
proustienne replonge le narrateur dans un passé oublié, mais aussi dans un avenir. 
Combray et l’enfance proustienne naissent d’une tasse de thé et permettent au nar-
rateur de devenir écrivain : « La grandeur de l’art véritable […], c’était de retrouver, 
de ressaisir, de nous faire connaître cette réalité loin de laquelle nous vivons […], et 
qui est tout simplement notre vie. La vraie vie, la vie enfin découverte et éclaircie, 
la seule vie par conséquent réellement vécue, c’est la littérature » (TR IV, 450).

Le souvenir traumatique comme moteur scriptural
«Un long voyage» et «Oradi noir» de Le Clézio portent sur le premier grand 

voyage de sa vie : c’est le voyage vers l’Afrique pour rencontrer son père pour la 
première fois. Ce souvenir est rapporté trois fois de façon différente, ce qui prouve 
son importance. L’auteur reprend ce qui est le centre de sa vie. De l’écriture des 
premiers livres à leur publication, la rédaction connait des vicissitudes. Ce double 
ensemble de textes consacrés à la première rencontre avec le père est publié dans 



186

Onitsha en 1991 et dans L’Africain en 2004. Le premier souvenir se veut lié à l’écri-
ture, à son père qui lui a ouvert les portes de la littérature. Cet enfant reste toujours 
en lui et c’est l’adulte qui souffre d’un manque.

L’écrivain plonge dans l’écriture à la recherche de son enfance perdue. En écri-
vant L’Africain, Le Clézio revisite ce voyage de l’enfance pour comprendre com-
ment cette expérience a forgé son être et son œuvre. L’écriture devient alors une 
sorte d’événement continu, un acte de re-création de ces moments fondamentaux 
qui ont forgé sa perception du monde et sa voix littéraire. L’écrivain explique son 
intérêt pour l’écriture par le traumatisme de l’abandon paternel, un évènement qui 
montre sans conteste le lien de ses textes avec la mémoire. Cette écriture mémo-
rielle est un retour réflexif qui permet de déchiffrer les moments obscurs de son 
expérience, de délivrer une âme en peine. Le souvenir peut apporter du réconfort 
et combler le vide, la mémoire est un refuge, elle diffère de la réminiscence. Si la 
mémoire « donne le souvenir entier », la réminiscence le reconstruit à partir de 
fragments » (Tadié 1999, 33). Certains souvenirs fragmentaires de la vie biogra-
phique des deux écrivains sont restés dans leur mémoire. D’autres souvenirs sont 
oubliés, ils ne sont jamais rappelés ni racontés : « En moi aussi, bien des choses ont 
été détruites que je croyais devoir durer toujours et de nouvelles se sont édifiées 
donnant naissance à des peines et des joies nouvelles que je n’aurais pu prévoir 
alors […] » (DCS I, 36).

La résurrection du passé traumatique ou perdu nécessite un cadre de silence et 
de retrait absolu, qui devient la condition même de l’acte d’écriture. Ce n’est qu’en 
s’éloignant du bruit et de la lumière du présent que le moi profond parvient à se 
manifester.

L’expérience du retrait et du silence
L’enfance du héros de la Recherche chez sa tante est marquée par le drame du 

coucher. Elle est l’occasion de s’éveiller aux sens, comme la vue de la nature autour 
de Combray lors des promenades familiales. Dans le premier tome Du côté de chez 
Swann, le narrateur adulte songe aux différentes chambres où il a dormi au cours 
de sa vie, notamment celles de Combray. Il se rappelle le drame des chambres nou-
velles, inconnues, « où il ne trouve pas ses habitudes » (Picon 1995, 133) : « […] 
dès la première seconde, j’avais été intoxiqué moralement par l’odeur du vétiver, 
convaincu de l’hostilité des rideaux violets et de l’insolente indifférence de la pen-
dule qui jacassait tout haut comme si je n’eusse pas été là […] » (DCS I, 8).

Rien en dehors de ces moments d’écriture et de méditation n’était passionnant 
pour lui. Rien ne l’est autant que ce retour à soi, ce long voyage à la quête de la 
pureté. À son réveil, au début de la Recherche, le héros se sent « étonné » de trouver 



187

autour de lui « une obscurité, douce et reposante pour [ses] yeux, mais peut-être 
plus encore pour [son] esprit » (DCS I, 3). Au fur et à mesure que nous avançons 
dans la lecture de cette œuvre, nous découvrons le désir ardent du personnage 
de rester enfermé dans cette chambre obscure et reposante. C’est dans cet espace 
protégé du bruit et de la lumière extérieure, dans son lit, privé de force, de voix, de 
souffle, qu’il a majoritairement écrit À la recherche du temps perdu. Cette chambre 
obscure n’était pas seulement un lieu physique, mais un refuge sensoriel qui lui a 
permis de plonger profondément dans sa mémoire, de reconstituer les souvenirs 
les plus intimes et de tisser cette fresque complexe du temps et de la conscience. 
L’obscurité, la solitude et le silence l’ont aidé à se déconnecter du monde extérieur 
pour mieux explorer son monde intérieur. La solitude appartient à l’écriture, cette 
récompense merveilleuse, ce bonheur auquel il ne pourra renoncer.

Quant à Le Clézio, l’image du héros écrivain reclus dans sa chambre est emblé-
matique. La cabine du bateau obscure et isolée, où Fintan, le héros d’Onitsha, se 
retire pour écrire sur son « petit cahier d’écolier » ressemble à la « chambre de 
l’insomnie et de l’écriture », de « la mémoire et du travail » (Raimond 1987, 191) de 
Proust. Ce sont deux espaces obscurs similaires dont la différence fondamentale est 
que l’une, la cabine, est sur l’eau, alors que l’autre, la chambre, est sur terre. Dans 
le silence et l’obscurité du bateau, l’ancien petit enfant jouit de ce retrait volontaire 
pour l’écriture, transformant ses sentiments en une œuvre qu’il tisse dans l’ombre. 
Cette cabine est devenue son bureau, un espace de confinement et d’isolement pro-
pice à l’introspection et à la concentration intense. C’est en fait cette solitude qui a 
nourri la douleur au fond de lui et qui l’a poussé à faire revivre ses souvenirs et à 
les exprimer par l’écriture afin de dépasser ses souffrances.

Le Clézio et Proust, bien que très différents dans leurs styles et leurs thèmes, 
partagent cette caractéristique d’avoir trouvé leur voie littéraire dans des cadres 
obscurs qui, pour d’autres, auraient pu sembler contraignants. La vie des deux écri-
vains est vouée à la littérature et au silence. Le Clézio suit les traces de Proust sur 
cette voie, comme en témoignent les écrits de sa seconde manière : ceux-ci se dé-
roulent à Nice, en Afrique et à l’île Maurice, où les histoires sont empruntées à des 
instants de sa vie passée. C’est notamment le récit d’enfance qui fait converger les 
poétiques respectives de la Recherche et de Désert. L’enfance est pour leurs auteurs 
un outil narratif qui offre de vastes possibilités d’invention pour exprimer leur 
quête acharnée d’une identité profonde et durable.

Ce travail de remémoration, nourri par la solitude et le retour sur soi, ne se 
contente pas d’évoquer l’enfance. Il est avant tout le moteur d’une écriture profon-
dément structurée par la dimension temporelle : l’analepse. C’est en conciliant les 



188

forces opposées du passé et du présent que se révèle toute l’ambivalence de leur 
démarche créatrice.

L’ambivalence de l’écriture analeptique : entre mémoire et 
oubli

Les textes des deux écrivains sont des romans de souvenirs où l’enfance perdue 
joue un rôle primordial pour leur quête. L’écriture autofictionnelle est un acte de 
recherche et de définition de soi, dans la lignée de l’autobiographie. Comme l’af-
firme René Bourgeois à propos de Stendhal, « le premier souvenir reçoit sa valeur 
et sa signification en étroite relation avec le projet même de l’autobiographie » 
(Bourgeois 1976, 90).

Cette écriture s’ancre dans une poétique analeptique qui vise à concilier des forces 
opposées (passé/présent, auteur/personnage, photo/texte, père/mère). L’analepse 
agit comme le souvenir proustien de la madeleine : elle permet de revivre l’inten-
sité émotionnelle du moment d’origine. C’est un événement actif qui réorganise la 
perception du temps et de l’identité, faisant de l’écriture une voie de découverte et 
de reconnexion essentielle.

Les auteurs relatent leurs souvenirs par le biais de leurs personnages, créant une 
ressemblance troublante entre l’écrivain et sa créature. Cette tentation de confu-
sion entre le créateur et sa création, souvent médiatisée par des figures secon-
daires, interroge la représentation de soi et impose d’étudier le rôle du double de 
l’auteur pour mieux comprendre son identité.

Le(s) double(s) de l’auteur
Chez Proust, entre la figure du héros enfant et celle de l'auteur, nombreuses sont 

les figures qui prennent en charge autant d'instances distinctes du "je" (Muller 
[1965] 2019). C'est plutot dans d'autres personnages qu'on pourra croire discerner 
des doubles de l'auteur : « Charlus est le moi de son esthétisme, Swann est le moi 
de sa mondanité, la tante Léonie est le moi de ses humeurs de malade et de reclus » 
(Cattaui 1972).

Ces identifications aussi partielles que complexes posent la question de la pos-
ture narrative. Proust choisit le narrateur à la première personne, héros de son 
récit, capable de faire un récit rétrospectif. Il en sait plus en racontant qu’au mo-
ment où il a vécu les événements. Il s’agit d’un recul par rapport au passé : « […] 
j’ignorais où je me trouvais, je ne savais même pas au premier instant qui j’étais 
[…] » (DCS I, 5). Ce narrateur est tiraillé entre un temps perdu et un temps retrouvé, 
comme en témoigne la célèbre analepse de la madeleine :



189

[Le goût de la madeleine allait] jusqu’à faire empiéter le passé sur le présent, à me 
faire hésiter à savoir dans lequel des deux je me trouvais ; au vrai, l’être qui alors 
goûtait en moi cette impression la goûtait en ce qu’elle avait de commun dans un 
jour ancien et maintenant […] entre le présent et le passé, il pouvait se trouver dans 
le seul milieu où il pût vivre, jouir de l’essence des choses, c’est-à-dire en dehors du 
temps. (TR IV, 474).

À travers ses souvenirs fragmentés, le narrateur reconstitue un passé inacces-
sible directement. Le souvenir de la madeleine est emblématique de cette problé-
matique de la mémoire, lieu de déflagration entre l’oubli et l’apparition. Le Clézio 
explore également cette problématique, choisissant de confier momentanément au 
narrateur, Fintan, le soin de raconter sa propre histoire ; le « je » de Fintan, comme 
le « je » proustien, superpose à l’instance des expériences passées celle de la narra-
tion présente. Onitsha est fondé sur une alternance entre la première et la troisième 
personne du singulier. Certes, les marques de la première personne sont rares  ; 
toutefois, leur rareté indique une forte présence subjective dans l’univers textuel. 
L’auteur dit « je » avec une autre voix. Ce « il » incarne une enfance commune, 
partageable, qui vise l’universalité. Le narrateur passe du « il » au « je », le « je » 
se substituant au « il » qui ne désigne pas un autre moi. Cela crée une opposition 
entre le présent de l’écriture et le passé de l’histoire contée, ainsi qu’une distance 
entre l’enfant et l’écrivain adulte. En se dédoublant, le narrateur tente de recons-
truire et de se réapproprier cette figure d’enfant perdue à cause de cette distance 
avec le père. Cette quête de l’enfance et la tentative de résorber la distance tempo-
relle appellent un dispositif d’ancrage mémoriel qui n’est plus seulement textuel ; 
l’image s’impose alors comme un autre double, celui du souvenir.

L’image photographique : une mémoire médiatisée, entre présence 
et absence

Dans Onitsha, le narrateur Fintan plonge dans le passé pour évoquer son enfance 
en Afrique, marquée par une profonde affection et une conscience de la séparation 
due à l’absence de son père. La quête d’identité et la mémoire de l’auteur ne s’ap-
puient pas uniquement sur l’éclat sensoriel (odeurs, sons) propre au souvenir invo-
lontaire. En effet, pour pallier la séparation et la longue absence du père, l’écrivain 
a recours à des preuves concrètes de ce temps écoulé : les photographies.

Ces photographies prises par le père permettent de matérialiser une mémoire au-
trement inaccessible, une démarche différente de celle de Proust. Le Clézio recourt 
aux photos dans L’Africain pour se remémorer : « J’aurais pu n’en mettre aucune 
[de photo]. Mais c’étaient ces photos qui m’avaient permis d’accéder à la mémoire 
et de la matérialiser. Quand j’écrivais Onitsha, j’en avais déjà utilisé certaines pour 



190

ressusciter la mémoire et permettre, à la manière de Proust, de la substituer à l’ima-
gination » (Cortanze 2004, 70). Certaines images2 racontent l’histoire de la sépara-
tion telle qu’il l’a vécue. Elles apparaissent comme un paradigme de la trace et du 
souvenir et témoignent d’un temps perdu. Cette inoubliable rencontre en 1948 est 
réécrite quarante ans plus tard. Le long silence de quarante ans traduit l’incapa-
cité de l’enfant à exprimer ses sentiments pour son père. L’absence paternelle est 
une distance concrète, lourde de sens et d’affects, que l’écrivain ne parvient pas à 
traduire par les mots. Dédier ce texte à son père, et non à sa mémoire, rend le père 
présent autrement.

La photographie chez Le Clézio instaure un rapport médiatisé au réel. Elle n’est 
pas un simple document visuel, mais un dispositif de mémoire et un lieu d’ins-
cription de l’absence, du manque. En revanche, la photographie proustienne « ne 
remémore pas le passé » (Barthes 1980, 129). La photo raconte le passé, mais elle le 
fige. Elle ne ramène pas la constellation de sensations passées ni l’émotion ressen-
tie dans le présent, intense et entière.

Puisque l’image ne peut pas restituer efficacement et entièrement l’émotion et le 
plaisir de l’évènement enfoui, l’écriture s’impose comme le seul moyen de sonder 
la complexité affective du temps perdu. Cette exploration mémorielle et émotion-
nelle se concentre sur l’origine des failles affectives et identitaires du narrateur.

Filiation paternelle et maternelle
Le narrateur de L’Africain veut échapper au temps réel pour retrouver un temps 

passé. En évoquant son enfance, à l’époque où son père était rentré d’Afrique, le 
narrateur enfant porte sur ce dernier un regard négatif et éprouve un sentiment 
négatif envers lui : « Je me souviens d’avoir ressenti quelque chose qui ressemblait 
à de la haine » (Le Clézio 2004, 110). En revanche, le narrateur adulte porte sur son 
père un regard compréhensif et tolérant. Le recours au présent dans l’exemple sui-
vant est significatif : « Aujourd’hui, avec le recul du temps, je comprends que mon 
père nous transmettait la part la plus difficile de l’éducation celle que ne donne 
jamais aucune école » (Le Clézio 2004, 111).

Le sentiment de haine est purifié par le recul qui débarrasse le présent d’alors 
de ce qui était amer, douloureux. L’auteur n’éprouve pas l’amertume du souvenir, 
mais une sensation présente produite par l’acte d’écrire, parce qu’il revoit ce passé 
de l’autre bout de l’horizon. Cette sensation l’a plongée dans l’oubli. L’évolution 
du moi modifie en quelque sorte cette trace mnésique qui ne demeure pas stable, 

2	 Photographie en pleine page, représentant un homme blanc en tenue coloniale qui pourrait être 
le père de Le Clézio, sur un pont de singe traversant une rivière, L’Africain, 2004, 88. / Photographie 
du père, vu de dos, qui traverse à cheval une rivière bordée d’arbres, L’Africain, 2004, 123.



191

identique à elle-même. Il s’agit d’un oubli partiel qui prend le pas sur le souvenir : 
il laisse s’évanouir les détails désagréables. L’oubli volontaire, indissociable du sou-
venir, est donc utile et nécessaire car il permet de fuir les souvenirs néfastes. Mais 
l’oubli n’est-il pas lui aussi lié à la création ?

L’incapacité d’extérioriser ses perceptions enfantines rend la souffrance de la sé-
paration d’autant plus intense, et cette souffrance, il semble que l’adulte cherche à 
l’effacer. Le Clézio revoit ce souvenir marquant de deux manières totalement diffé-
rentes. Il accepte son passé, mais le modifie ou le refuse. Le présent semble meilleur 
que le passé. C’est ce que dit Maurice Merleau-Ponty : « La mémoire est non pas la 
conscience constituante du passé, mais un effort pour rouvrir le temps à partir des 
implications du présent » (Merleau-Ponty 1945, 211).

Les souvenirs de l’enfance, bien que profondément localisés chez les deux au-
teurs, sont caractérisés par leurs rapports avec leur enfant intérieur. Face à une 
filiation paternelle problématique ou à une souffrance initiale, la figure maternelle 
prend une importance capitale dans la quête identitaire, devenant le principal an-
crage affectif du temps retrouvé.

Si Le Clézio cherche à racheter l’image paternelle et à adoucir la souffrance de 
l’enfance, le traitement de la filiation parentale est diamétralement opposé chez 
Proust. Cette divergence met en lumière la nature des traumatismes fondateurs de 
chaque œuvre. Le tableau idéalisé du père chez Le Clézio s’oppose au modèle de 
la Recherche, où le narrateur considère sa mère comme son premier amour, le père 
étant un rival qui meurt sans crier gare. Le déchirement du narrateur se concentre 
sur le drame du coucher. L’heure du coucher était une torture pour lui, parce qu’il 
passe une nuit entière loin de sa mère, ce qui l’angoisse au plus haut point : « À 
Combray, tous les jours dès la fin de l’après-midi, longtemps avant le moment où 
il faudrait me mettre au lit et rester, sans dormir, loin de ma mère et de ma grand-
mère, ma chambre au coucher redevenait le point fixe et douloureux de mes préoc-
cupations » (DCS I, 9). Le petit garçon aime sa mère et veut qu’elle soit toujours à 
ses côtés. Cet attachement à la mère et à l’enfance reste dans sa mémoire. Le narra-
teur Fintan, lui, est attaché à sa mère, qui comble le vide d’affection et de tendresse 
paternelle et restaure cette absence de la figure du père. Ce texte transmet un bel 
amour pour la figure maternelle, en décrivant son doux regard, son silence et sa 
tendresse, qui envahissent le bateau l’emmenant au continent africain.

L’écriture est un acte fondateur qui fait revivre la mémoire involontaire refoulée 
depuis l’enfance, exhumant ce qui était caché chez l’enfant devenu adulte et ressus-
citant le passé dans une forme spécifique. Chez Le Clézio, l’écriture est avant tout 
une entreprise de découverte mue par le souvenir d’enfance. Cette réminiscence, 



192

à l’instar de la madeleine de Proust, permet la quête d’une vérité retrouvée et la 
reconquête des paradis perdus.

L’écriture, chez Le Clézio comme chez Proust, est un acte de mémoire invo-
lontaire, qui, par l’analepse, relie le «  je » à son propre passé. La mémoire in-
volontaire permet la jonction entre les auteurs précités et les œuvres étudiées, 
crée des rapprochements entre deux écrivains malgré, parfois, des sensibilités fort 
différentes et envisage un dialogue entre des textes appartenant à des périodes un 
peu lointaines. Chaque écrivain est attentif et concentré sur les souvenirs dont il 
ressent en lui la lumineuse présence. À partir de ces seuls souvenirs, il imagine, 
il se remémore les lieux, les temps, les personnes et tous les objets environnants. 
Il se rappelle ce qui a été plus proche que ce que sa mémoire a bien voulu enre-
gistrer, car il s’agit d’une quête volontaire. Si le procédé analeptique de Le Clé-
zio rappelle inévitablement les retours au passé proustiens, sa fonction diffère : 
il cherche moins à ressusciter un temps personnel qu’à matérialiser une quête 
d’identité et un lien à la terre d’origine, aux aïeux et à l’ailleurs. Cette exigence de 
vérité identitaire passe nécessairement par le décryptage d’une histoire familiale 
et de ses origines géographiques. Dès lors, l’écriture s’impose comme un récit de 
filiation, transformant le simple retour en arrière en une vaste quête des ancêtres 
et des fondements de l’être.

L’écriture comme récit de filiation, de l’enfance à la quête des 
ancêtres

Les textes des auteurs étudiés ne se construisent pas de la même manière. Les 
rapprochements évidents peuvent aussi marquer des différences comme la dimen-
sion autofictionnelle chez Le Clézio qui contrairement à Proust, a sillonné le monde 
depuis son jeune âge ce qui lui a permis d’être véritablement en contact avec la 
terre d’origine, la nature et la diversité des civilisations.

L’enfance et les ancêtres, source et refuge identitaire
La manière dont s’organise et se construit l’œuvre leclézienne relève, en revanche, 

de la liberté réservée à tout auteur. L’écriture leclézienne se démarque de cette in-
fluence proustienne par une interaction serrée entre récit biographique et récit fa-
milial, entre biographie et fiction, qui coexistent, dialoguent et se fondent. Le Clézio 
s’inspire de sa vie personnelle et familiale pour écrire ses textes ultérieurs. Cette 
tendance se confirme depuis les années 2000 où ses ouvrages ont des penchants 
autofictionnels. L’auteur s’engage alors pleinement dans la voie de l’autofiction, 
explorant les frontières entre sa propre existence et l’imaginaire romanesque. C’est 



193

le cas, par exemple, du roman Onitsha, qui précède la publication de L’Africain : dans 
ce récit autobiographique, l’écrivain retravaille le souvenir d’enfance qui alimentera 
à son tour d’autres textes composés à partir de ses propres expériences ou de ceux 
qu’il aime, et ces textes ouvrent de nouvelles pistes narratives et thématiques à son 
œuvre à venir. C’est à travers cette démarche d’écriture, qui est à la fois une fouille 
archéologique du passé et une projection vers l’avenir, que Le Clézio se lance sur les 
traces de son père qu’il parvient à retrouver. Ce thème central de la quête identitaire, 
indissociable de la filiation, se prolonge dans les œuvres ultérieures, illustrant une 
recherche constante des racines et d’un ailleurs ancestral.

Le récit de fiction d’un homme à la recherche d’un trésor, Le Chercheur d’or, pré-
cède la publication d’un journal de voyage, Voyage à Rodrigues : il retrace l’expé-
rience de Le Clézio, qui part sur les traces de son grand-père, ce « chercheur d’or ». 
L’auteur se sent condamné à l’exil, il cherche inlassablement un refuge pour faire 
taire les douleurs lointaines et tenter de survivre dans le creux d’un souvenir bru-
meux, surtout après avoir appris que ses ancêtres étaient bretons, installés sur l’île 
Maurice. Il veut accéder à cette île, ce paradis perdu duquel sa famille est chassée : 
« […] comme une terre où je serais déjà allé autrefois, et que j’aurais perdue » (Le 
Clézio 1985, 118). Aussi ne s’étonnera-t-on pas que l’île Maurice soit évoquée dans 
tant de ses textes récemment publiés, à l’instar d’Identité nomade (2024) où l’au-
teur disait : « J’appartiens à une mouvance très forte à l’île Maurice qui s’appelle 
l’Interculturelle » (Le Clézio 2024, 116). L’île Maurice n’est pas seulement un lieu 
de mémoire familiale (celle de son grand-père maternel), elle est le symbole d’un 
héritage multiple – africain, asiatique, européen – qui façonne son identité d’écri-
vain. Le terme « interculturelle » met en lumière le métissage que Le Clézio porte 
en lui et qu’il explore dans ses œuvres. Cette île, foyer de cultures diverses, devient 
le modèle de son écriture, elle-même enracinée dans le nomadisme. Pour Le Clézio, 
l’enracinement n’est pas statique, mais se trouve dans la reconnaissance de cette 
mosaïque d’origines. L’île est donc un point d’ancrage mythique qui, paradoxale-
ment, justifie son nomadisme et nourrit sa quête d’un Ailleurs primordial à travers 
l’écriture. Elle est un pays rêvé, le lieu de l’union des racines et du mouvement, où 
se rencontrent l’intime et l’universel. Ce lieu est un foyer d’inspiration et s’établit 
comme une relation au monde d’ici et d’ailleurs.

Par le biais de la mémoire, l’auteur se met en quête de son père, de ses ancêtres. 
C’est ainsi qu’il en vient à consacrer deux livres au père, et deux aux ancêtres, mar-
quant l’importance de la filiation dans son processus créateur. La mémoire cesse 
d’être purement personnelle pour s’inscrire dans une collectivité, donnant nais-
sance à Voyage à Rodrigues et au Chercheur d’or. Deux dimensions de la mémoire se 
déploient dans l’œuvre de Le Clézio : mémoire personnelle (l’enfance) et mémoire 



194

familiale (les racines). Cette quête l’amène nécessairement à explorer un passé fa-
milial, une « mémoire interdite » (Le Clézio 1963, 84), qui est la source d’un trau-
matisme et d’une soif de révélation. La résolution de cette mémoire interdite n’est 
donc pas seulement une tâche généalogique, mais elle est intrinsèquement liée au 
cheminement identitaire et à l’éveil précoce de la vocation de l’écrivain. C’est en 
faisant de son déracinement une poétique que Le Clézio a forgé son propre style, se 
consacrant à une création originale.

L’écriture, un acte de voyage et de construction de soi
Mon identité est là : c’est une identité nomade. Il faut 
bouger pour apprendre. Je ne voyage pas pour écrire 

ce que j’écris, mais j’écris pour pouvoir voyager.
Le Clézio 2024, 51

Auteur nomade, Le Clézio écrit ses premiers textes non publiés à l’âge de huit 
ans. Il prend goût au voyage dès son premier périple lors de sa traversée de la 
Méditerranée avec sa mère pour rejoindre son père breton, chirurgien au Nigeria. 
L’influence de sa double appartenance franco-mauricienne, les deux bibliothèques 
de son grand-père et de son père, ainsi que les lectures d’enfance (les nombreux 
récits de voyage) ont structuré son imaginaire (Cortanze 1999, 46-47). Il fait de 
ses origines mauriciennes le sujet de son propre projet enfantin : écrire « un livre 
d’aventures » (Lhoste 1971, 15). L’écrivain fonde ainsi son style, sa marque sin-
gulière, reconnaissable, identifiable. Clairement identifié par la critique, Le Clézio 
se révèle être profondément un écrivain de l’enfance et du voyage, deux théma-
tiques qui non seulement structurent son œuvre, mais définissent la tonalité et 
la quête essentielle. De fait, le passage de l’enfance à l’âge adulte, loin d’être une 
simple transition biographique, est chez lui un acte d’écriture fondateur  : l’écri-
vain s’aventure en effet en écrivant, revisitant et amplifiant, de manière quasi-my-
thique, le texte initial qu’il avait rédigé à l’âge de huit ans lors de son premier 
grand voyage. Ce geste inaugural marque le point de départ et le modèle de la 
longue série de ses odyssées littéraires, où l’écriture devient le moyen même de la 
découverte et de l’affirmation de soi. L’écriture permet à l’auteur de s’embarquer 
vers d’autres pays, d’autres univers. Ce voyage le guide vers « une littérature non 
pas d’évasion mais de recherche » (Cortanze 1999, 51), une quête de soi et de vérité, 
qui est interrogation plus que réponse. Cette démarche s’apparente à une sorte de 
miroir dans lequel le livre « se reflète un morceau de lui-même, sa face cachée, des 
embryons de réponses aux questions qu’il se pose » (Cortanze, 49). Prenons à cet 
égard l’exemple de la question « Qui suis-je ? » (Le Clézio 1986, 134) : elle pourrait 
esquisser la démarche de Le Clézio qui revient sur les pas de ses ancêtres pour se 



195

reconnaître (le héros de Voyage à Rodrigues part à la recherche de lui-même). Cette 
quête est par nature inachevée et témoigne de l’absence d’une identité définitive, 
comme il l’exprime lui-même : « Encore aujourd’hui je ne sais pas qui je suis, je 
ne sais pas si j’appartiens à la culture française » (Le Clézio 2024, 42). La question 
« qui suis-je ? » reste sans réponse claire, même pour l’écrivain adulte. Il s’avère 
que la réminiscence n’est pas une simple évocation mais un véritable processus de 
construction qui, à travers la résurgence de ses propres souvenirs, tente de struc-
turer la trame profonde de sa personnalité, nourrir son imagination et jeter les 
fondements de son esprit créateur, faisant du passé le socle indéfectible de son 
identité actuelle.

L’imaginaire leclézien se nourrit d’une pluralité de sources : son expérience, son 
passé familial, ses lectures et ses voyages. Il fait ainsi de son histoire personnelle 
la matrice de son écriture, la source d’un métissage culturel. Il donne à ce passé 
douloureux, qui a fait de lui un écrivain, une place dans son propre imaginaire. 
C’est pourquoi l’auteur assimile l’imaginaire à la mémoire (Cortanze 1999, 292). 
Le livre devient « un miroir que l’on promène le long d’un chemin et qu’on ne 
pourrait pas concevoir sans le travail de l’imagination » pour reprendre les termes 
de Stendhal (1830, 160). De ce fait, l’écriture s’inscrit logiquement dans cette ex-
ploration intime, reliant profondément la vie de l’auteur à son œuvre. La première 
œuvre de l’écrivain s’inscrit logiquement dans cette exploration intime, dévoilant 
sans ambages les liens profonds entre sa vie et son œuvre. Cette première manière 
dévoile certains détails de sa biographie. Selon Éric Pien, la première œuvre de Le 
Clézio est le produit d’un « je » irrémédiablement lié à l’auteur (Pien 2016, 111). Il 
existe un lien étroit entre écriture, invention et vécu personnel. En parlant du Livre 
des fuites, Le Clézio confie : « J.H. Hogan c’est moi. Je n’écris pas un roman. J’écris 
ma vie […] » (Le Clézio 1969). Un an avant la publication de L’Africain, Le Clézio 
affirmait : « En vérité, j’ai le sentiment de n’avoir jamais rien écrit d’autre, depuis 
«le Procès-verbal», que des autobiographies. Mes livres mettent toujours en scène 
des moments de mon histoire. Car je n’ai aucune imagination. Ce que j’invente, 
c’est ce que l’on m’a donné » (Garcin 2003). L’affirmation de l’écrivain, selon la-
quelle il invente ce que la vie lui a donné, souligne avec force que le texte n’est pas 
une simple reproduction de l’expérience vécue, mais une véritable construction où 
le processus créatif est indissociable de la matière biographique, faisant de l’œuvre 
une entité à la fois profondément intime et rigoureusement littéraire. Dans cette 
perspective, quel rôle précis est alors dévolu au lecteur face à une œuvre aussi sin-
gulière, où l’auteur semble se livrer tout en se construisant par la fiction ?

Le lecteur se souvient de certains éléments de ces textes qui s’apparentent à celui 
qu’il est en train de lire. Il n’est pas simplement un décodeur, mais il peut s’iden-



196

tifier : « le véritable auteur du récit n’est pas seulement celui qui le raconte, mais 
aussi et parfois bien davantage, celui qui l’écoute. Et qui n’est pas nécessairement 
celui à qui l’on s’adresse : il y a toujours du monde à côté » (Genette 1972, 267).

Conclusion

Rien n’est définitif, chez Proust comme chez Le Clézio la mémoire involontaire 
n’est jamais un simple rappel passif du passé ; elle se manifeste comme un véri-
table événement narratif et existentiel. Leurs écrits résonnent des échos du passé 
et reflètent la profondeur de leur réflexion sur le processus mnésique. Ces deux 
approches, bien que distinctes dans leurs formes, convergent vers une même né-
cessité d’ancrer l’écriture dans l’intime et l’essentiel.

Chez Proust, cet événement est un acte de transfiguration du temps qui permet 
la révélation d’une vérité intérieure et la construction de l’œuvre d’art, ancrée dans 
une introspection psychologique profonde et une quête de l’essence perdue. Chez 
Le Clézio, bien que le mécanisme de déclenchement sensoriel puisse être similaire, 
l’événement mémoriel est un choc primordial et initiatique. Le voyage de la ren-
contre avec le père en est l’illustration parfaite. Chez les deux auteurs, l’immersion 
sensorielle et émotionnelle, loin de se borner à la résurrection du passé par la ré-
miniscence, redéfinit l’identité du sujet, transforme son texte en un cheminement 
identitaire et génère la nécessité impérieuse de l’écriture.

L’événement de la mémoire involontaire chez l’écrivain de l’enfance n’est donc 
pas seulement un souvenir ressurgi, mais un moment fondateur qui propulse le 
sujet vers sa vocation d’écrivain. Ce qui distingue fondamentalement Le Clézio de 
Proust, c’est que ce choc mémoriel est indissociablement lié à une quête de filiation 
– familiale, ancestrale et archaïque – et à l’importance du lieu d’origine, l’île Mau-
rice, comme matrice identitaire. En reliant ainsi l’expérience personnelle vécue, la 
mémoire familiale, ancestrale à l’acte créateur, il souligne la capacité de la mémoire 
involontaire à être un véritable agent de transformation existentielle et de réconci-
liation, inscrivant ainsi son œuvre dans une lignée où la réminiscence est un cata-
lyseur de l’être et du devenir littéraire. La quête de soi qui passe par l’exploration 
de l’autre, au fil des œuvres, se métamorphose en un espace retrouvé. Si la quête 
leclézienne commence par un choc solitaire et intime, elle s’ouvre inéluctablement 
sur une dimension de partage et de transmission, comme l’évoque le penseur de la 
Relation, Édouard Glissant : « Chacun de nous a besoin de la mémoire de l’autre, 
parce qu’il n’y va pas d’une vertu de compassion ou de charité, mais d’une lucidité 
nouvelle dans un processus de la Relation » (Glissant 2006, 161).



197

Bibliographie

Balint-Babos, A. (2005-2006), « Symboles de la mer chez Proust et Le Clézio », 
Équinoxes, 6, 169-182.

Balint-Babos, A. (2012), Poétique de la création : Le Clézio et Proust, Sarrebruck, 
Éditions universitaires européennes.

Barthes, R. (1980), La Chambre claire, Note sur la photographie, Paris, Gallimard.
Bourgeois, R. (1976), « Signification du premier souvenir », in V. Del Litto (éd.), 

Stendhal et les problèmes de l’autobiographie, Grenoble, Presses, Universi-
taires de Grenoble.

Cattaui, G. (1972), Proust et ses métamorphoses, Paris, A.G.
Cavallero, C. (2009), « Les Marges et l’origine », entretien avec J.M.G. Le Clézio, 

Europe, 957-958, 29-38.
Cortanze, G. (de) (1999), J.M.G. Le Clézio, le nomade immobile, Paris, Gallimard.
Cortanze, G. (de) (2004), « J.M.G. Le Clézio : « Mon père l’Africain », Magazine 

littéraire 430, 68-70.
Dammame-Gilbert, B. (2008), « Les Enjeux de la mémoire dans Onitsha et L’Afri-

cain de J.M.G. Le Clézio », Australian Journal of French Studies, Volume 45(1), 
16-32. https://doi.org/10.3828/AJFS.45.1.16.

Garcin, J. (2003), Le Nouvel Observateur, 30 janvier 2003, dernière consultation le 
25 octobre 2025, https://www.lemonde.fr/archives/article/1969/05/24/entre-
tien-lire-toutes-les-villes-du-monde_3059471_1819218.html

Genette, G. (1972), Figures III, Paris, Seuil, coll. « Poétique ».
Genette G. (1982), Palimpsestes, Paris, Seuil, coll. « Poétique ».
Glissant, É. (2006), Une nouvelle région du monde, Paris, Gallimard.
Henrot Sostero, G. (2013), «  La réminiscence comme événement  : saillance, 

agentivité, transformation », in E. Ballardini, R. Pederzoli, S. Reboul-Touré, 
G. Tréguer-Felten (éds.), Les facettes de l’événement : des formes aux signes, 
mediAzioni 15, 181-194 http://mediazioni.sitlec.unibo.it.

Henrot Sostero, G. (2018), « La mémoire involontaire dans la Recherche. Pour 
une fictiogenèse, du micro au macro-récit », in St. Fonvielle, M. Méïté (éds), 
Proust et le récit bref, Paris, Classiques Garnier, Revue d’études proustiennes 
8, 211-228.

Le Clézio, J.M.G. (1985), Le Chercheur d’or, Paris, Gallimard, coll. « Folio ».
Le Clézio, J.M.G. (1963), Le Procès-verbal, Paris, Gallimard, coll. « Folio ».

https://www.brown.edu/Research/Equinoxes/journal/Issue%206/eqx6_index.html
https://www.brown.edu/Research/Equinoxes/journal/Issue%206/eqx6_index.html
https://doi.org/10.3828/AJFS.45.1.16
http://mediazioni.sitlec.unibo.it


198

Le Clézio, J.M.G. (1969), «  Lire toutes les villes du monde  », Le Monde des 
Livres, propos recueillis par François Bott, 24 mai 1969, https://www.le-
monde.fr/archives/article/1969/05/24/entretien-lire-toutes-les-villes-du-
monde_3059471_1819218.html

Le Clézio, J.M.G. (1986), Voyage à Rodrigues (journal), Paris, Gallimard, coll. « Fo-
lio ».

Le Clézio, J.M.G. (1991), Onitsha, Paris, Gallimard, coll. « Folio ».
Le Clézio, J.M.G. (2004), L’Africain, Mercure de France ; Gallimard, coll. « Folio » 

2005.
Le Clézio, J.M.G. (2024), Identité nomade, Paris, Robert Laffont.
Le Clézio, J.M.G. (2008), « Dans la forêt des paradoxes », discours de réception du 

prix Nobel de littérature, Stockholm, La Fondation Nobel.
Le Rider, J. (1997), Les Couleurs et les mots, Paris, PUF, coll. « Perspectives cri-

tiques ».
Lhoste, P. (1971), Conversations avec J.M.G. Le Clézio, Mercure de France.
Merleau-Ponty, M. ([1945] 2001), Phénoménologie de la perception, Paris, Presses 

de la Cité, col « Tel ».
Picon, G. (1963), Lecture de Proust, Mercure de France.
Pien, P. (2016), « L’Odyssée violente du “Je” dans l’œuvre première de Le Clézio », 

in Th. Léger & Fr. Westerlund (dir.), La Violence dans les premières œuvres, Les 
Cahiers J.M.G Le Clézio 9, Éditions Passage(s).

Proust, M. (1987-1989), À la recherche du temps perdu, édition établie sous la direc-
tion de J.-Y. Tadié, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », 4 vol.

Raimond, M. (1987), Le Roman, Paris, Arman Colin/HER.
Stendhal, (1830), Le Rouge et le Noir, Paris, Levasseur, Livre II, chapitre XIX.
Tadié, J.-Y. & Tadié, M. (1999), Le Sens de la mémoire, Paris, Gallimard , coll. « Fo-

lio Essais ».




