La mémoire involontaire de Proust a Pamuk :
un pont entre les cultures

Lamiaa KHCHIYACH
Université Mohamed V, Faculté des sciences de I’éducation - Rabat

Lamiaa Khchiyach est doctorante en Culture, Art de la langue et Littérature francaise. Elle rédige
une thése sur Marcel Proust et Orhan Pamuk. Elle fait une étude comparative entre leurs ceuvres et
s’intéresse principalement a la mémoire chez ces deux auteurs et son lien avec Ihistoire et 'identité.

Chez Proust, la mémoire surgit involontairement a travers les sensations, permettant
de revivre le passé et de reconstruire I'identité. Chez Pamuk, elle est volontaire et ma-
térialisée par la collecte d’objets, transformant souvenirs et émotions en mémoire tan-
gible. Les lieux et objets jouent un réle central : sensoriels et subjectifs chez Proust,
concrets et collectifs chez Pamuk. Dans les deux cas, nostalgie et mélancolie struc-
turent la mémoire et faconnent 'identité.

Proust (Marcel), Pamuk (Orhan), Mémoire, Mémoire involontaire, Réminiscence, mémoire des objets,
Meélancolie, Nostalgie, Identité

Introduction

Chez Marcel Proust, la mémoire constitue le moteur essentiel de la création litté-
raire. Elle surgit de maniére involontaire et événementielle a travers une sensation
qui réveille un souvenir enfoui. La réminiscence n’est pas un simple retour du pas-
sé mais un événement intérieur qui bouleverse son sujet et transforme son rapport
au monde. Ce phénomeéne, devenu célébre grice a la scéne de la madeleine, traduit
le pouvoir du corps et des sens a ressusciter le passé. La mémoire proustienne n’est
ni volontaire ni maitrisée, elle se manifeste spontanément comme une révélation.
Genevieve Henrot Sostero, entre autres dans son article « La réminiscence comme
événement : saillance, agentivité, transformation », rappelle que celle-ci nait a par-
tir d’une « sensation amorce »' (Henrot Sostero 2013, 3) qui est per¢cue comme clé

! La sensation amorce, également appelée cause occasionnelle par Henrot Sostero, est définie par

cette derniére comme « I'impression sensorielle, sollicitation externe, [qui] est ressentie comme for-
tuite. Elle s’exprime en un syntagme nominal en puisant dans le paradigme de la perception sensi-
tive. »

167



pour accéder au souvenir. Le sujet n’en est pas 'auteur : le souvenir s’impose a lui,
« l'assaille » et le « renverse ».

Ainsi, chez Proust, la mémoire involontaire se présente comme un processus sen-
soriel subi passivement par le sujet, ol la sensation agit comme vecteur d’un choc
temporel : le passé ressurgit, envahit le présent et abolit la distance entre les temps
suscitant une profonde commotion a la fois affective et cognitive. Comme le sou-
ligne Geneviéve Henrot Sostero, cet instant « déstabilise les coordonnées spatiales
et temporelles actuelles » (Henrot Sostero 2013, 1) et engendre une transformation
décisive du héros, le conduisant a reconnaitre et accomplir sa vocation d’écrivain.
La mémoire chez Proust n’est donc pas un instrument volontaire et conscient de
remémoration, mais un mécanisme de révélation qui dévoile, au détour d’une sen-
sation, ’essence méme du temps vécu.

Cependant, chez Orhan Pamuk, la dynamique mémorielle semble différer subs-
tantiellement. Dans son roman Le Musée de ’innocence, la mémoire est volontaire
et matérielle : elle ne surgit pas au hasard d’une sensation inattendue mais se
construit intentionnellement par la collection et la conservation. Les objets et les
lieux ne sont pas des déclencheurs de souvenirs mais les supports mémes de la
mémoire. Pamuk, en édifiant un musée réel a partir de son roman, fait de la mé-
moire un acte délibéré de transmission. Si Proust tente de retrouver le temps perdu,
Pamuk cherche a sauvegarder un passé menacé par 'oubli, comme si le musée
venait remplacer la madeleine.

C’est autour de cette distinction fondamentale que s’articule notre probléma-
tique : comment la mémoire involontaire et sensorielle chez Proust et la mémoire
volontaire et matérielle chez Pamuk peuvent-elles étre vouées a une méme récu-
pération du passé ?

Cela dit, en utilisant une méthodologie comparatiste et interdisciplinaire mobi-
lisant la phénoménologie de la mémoire, la poétique proustienne et la théorie des
lieux de mémoire, nous allons relever les points de convergence et de divergence
existants entre Proust et Pamuk. Il s’agit de montrer comment cet auteur issu de la
modernité turque met en scene la persistance et la transformation des mécanismes
proustiens de la réminiscence sensorielle et la sophistication de la mémoire invo-
lontaire dans son roman. En nous appuyant sur A la recherche du temps perdu de
Proust et sur Le Musée de I’innocence de Pamuk, nous proposons de structurer notre
réflexion autour de trois axes :

1) la poétique de la réminiscence sensorielle ;
2) la mémoire des objets et des lieux ;

3) la dimension mélancolique et identitaire de la mémoire.

168



L’hypotheése que nous avancgons est que la mémoire proustienne trouve dans le
roman de Pamuk une prolongation matérialisée. Autrement dit, la mémoire d’ex-
périence intime et sensorielle devient, chez Pamuk, expérience collective et visible.

Notre objectif est donc de montrer que la différence entre Proust et Pamuk réside
moins dans le type de mémoire mobilisée que dans leur rapport au temps : le pre-
mier cherche a revivre le passé, le second, a le sauvegarder.

La réminiscence sensorielle chez Proust et Pamuk

La réminiscence sensorielle, chez Marcel Proust et chez Orhan Pamuk, opere
comme un pont entre les sens du corps et la mémoire, mais ses manifestations dif-
férent selon des logiques culturelles et esthétiques distinctes.

Le roman d’amour, de mémoire et de collection intitulé Le Musée de I’innocence
offre une étude minutieuse et contemporaine de la mémoire en la liant a celle des
objets et des lieux. Le protagoniste, Kemal, issu d’une famille aisée, tombe amou-
reux de Fiisun, une cousine éloignée issue d’'un milieu plus modeste. Leur passion
intense est interrompue lorsque Fiisun disparait de la vie de Kemal. Obsédé par
Fiisun, il commence a collectionner tous les objets liés a la jeune fille : accessoires,
mégots de cigarette, bijoux, tickets, vétements. Cette quéte obsessionnelle culmine
dans la fondation du Musée de ’innocence, inspiré d’un lieu réel ouvert par Pamuk
en 2012 a Istanbul, qui expose tous ces objets de la mémoire amoureuse. A ce su-
jet, Pamuk déclare : « J’ai concu le livre, le roman et le musée en méme temps. En
écrivant le livre, j’achetais les objets pour le musée un par un. Ensuite, j’ai regardé
ces objets, écrit le roman, et enfin, j’ai placé les objets dans ce musée en suivant
une certaine logique, les chapitres du livre correspondent aux vitrines du musée »%

Cet auteur turc s’inscrit dans la filiation proustienne mais il détourne les aspects
de la mémoire involontaire vers les objets et les lieux. Il considére que la sensation
demeure, certes, primordiale, mais qu’elle est reliée a la matérialité des choses.
Son protagoniste Kemal souhaite préserver les souvenirs de son amour perdu pour
Fiisun, en collectionnant des objets qui lui appartenaient et en leur attribuant un
caractere sain et sacré :

Je m’étais allongé sur le lit, emparé des objets que Fiisun avait touchés, et consolé
tant bien que mal de la fagon que connaissent les lecteurs. Je n’arrivais pas a l'ou-
blier. (ML, 208)?

*  Allocution prononcée par Pamuk le jour de I'inauguration du musée.

Le Musée de 'innocence sera désormais siglé MI ; tandis qu’Istanbul souvenirs d’une ville, cité plus
loin, sera siglé ISV.

3

169



En effet, 'emploi du plus-que-parfait dans ce passage est un atout de choix
puisqu’il met en avant une certaine introspection mémorielle. La juxtaposition des
participes « emparé, consolé » accentue cet aspect intérieur et traduit profondé-
ment la consolation atteinte a travers les objets. Kemal transforme les objets en
reliques mémorielles dans une tentative de cristalliser la fugacité du désir. Les mé-
gots, les tasses ou les bijoux de Fiisun deviennent ainsi des supports concrets de sa
mémoire affective. A ce propos, I’historienne Anne Wagner souligne que « les col-
lections de reliques sont des manifestations matérielles de la mémoire » (Wagner
2014), montrant que la conservation d’objets participe activement a la préservation
du passé. La disparition de ces objets pourrait, selon elle, entrainer 'oubli, ce qui
illustre la maniére dont Kemal cherche a stabiliser et a prolonger ses souvenirs a
travers ses collections :

En réalité, je n’avais aucune envie de m’ouvrir aux autres de ma collection ni de ma
cleptomanie, j’avais honte de ce que je faisais. Aprés les premieres choses faciles
et discretes telles que boites d’allumettes, mégots de cigarettes de Fiisun, saliéres,
tasses a café, barrettes et pinces a cheveux, quand j'en vins a des objets beaucoup
plus voyants tels que cendriers, grandes tasses, pantoufles, je commencai peu a peu
a en apporter d’autres en remplacement. (MI, 391)

A travers cette description concréte et cumulative, ou Pamuk énumére la liste des
objets, il compose un inventaire muséal. De ce fait, la mémoire n’est pas déclenchée
par une simple sensation mais construite a travers 'accumulation d’objets porteurs
de sens.

Dans Le Musée de I’innocence, la mémoire se manifeste exclusivement de maniére
volontaire : Kemal collectionne avec obsession les objets de Fiisun espérant que
leur simple présence est capable de régénérer des moments passés. Edifier réelle-
ment le musée de I'innocence a Istanbul est un acte réfléchi de conservation dans
lequel les objets se mélent a la sensation créant harmonieusement une cartographie
sensorielle de amour et de la ville. D’ailleurs, Pamuk a élargi cette dynamique a
Péchelle urbaine dans son roman Istanbul souvenirs d’une ville :

La rouille, la suie et la poussiere, des mouettes qui restent sans bouger sous la pluie,
des immenses konak centenaires qui crachent par une unique cheminée une fluette
fumée de 'odeur de mauvaise haleine de ces salles. (ISV, 95)

L’énumération « la rouille, la suie et la poussiére, des mouettes » suivie d’'une
proposition relative donne forme a une description a effet sensoriel et pictural. De
plus, 'accumulation de sensations perdues ou « chaque odeur, chaque bruit porte
le poids d’un monde disparu » donne naissance a un certain hiiziin, un théme om-
niprésent dans le roman Istanbul de Pamuk. Dans un entretien paru dans I’Orient
Littéraire, Orhan Pamuk déclare : « le hiiziin est le sentiment dominant de ma ville

170



et de ma vie ». D’origine arabe, le hiiziin représente la version turque de la mélan-
colie. Pamuk ajoute que le hiiziin est « la conséquence d’un attachement excessif a
ce bas monde, aux intéréts et aux plaisirs matériels » (ISV, 91). Il montre ainsi que
les souvenirs, quoiqu’ils soient provoqués par les sens, s’incarnent dans la maté-
rialité des objets et accordent a la mémoire un élan a la fois sensoriel et matériel.

Cette mémoire volontaire et muséale, telle que la déploie Pamuk, s’oppose a la
mémoire involontaire proustienne fondée sur la spontanéité et la révélation. La ou
Pamuk tente de conserver le temps en ’enfermant dans les objets, Proust cherche a
retrouver le temps a travers les sensations. Passer de Pamuk a Proust revient donc a
passer d’'une mémoire construite et matérielle & une mémoire vécue et sensorielle,
révélant deux maniéres distinctes de faire dialoguer le passé et le présent.

Henrot Sostero définit la mémoire involontaire comme une réminiscence-événe-
ment : « telle sensation, percue par hasard, me rappelle malgré moi tel événement
oublié, produisant en moi un autre événement puissant, a la fois cognitif et affec-
tif » (Henrot Sostero 2013). Il s’agit donc d’une sensation fortuite qui provoque
sans intention consciente la réapparition d’un souvenir oublié dont le surgissement
devient un événement intérieur a la fois émotionnel (affectif) et intellectuel (cogni-
tif).

Les réminiscences sont les catalyseurs de souvenirs enfouis. Henrot Sostero in-
siste sur le fait que la réminiscence est un événement narratif a part entiere qui
provoque un bouleversement du temps et de ’espace et une métamorphose inté-
rieure du sujet. Elle compare ce phénoméne a un « puissant soulévement géolo-
gique » (Henrot Sostero 2013), soulignant son impact transformateur. Elle montre
aussi que, sur le plan linguistique, la réminiscence inverse la logique habituelle
du récit puisque le sujet n’est pas agent de I’action et la cause agentive vient de
la sensation, d’un objet ou d’une impression. C’est le cas de la fameuse scene de
la madeleine ou le golit d’un gateau trempé dans le thé ressuscite tout un élan du
passé enfoui, le narrateur ne décide pas de se souvenir, mais le souvenir I’assaille :

Mais, a 'instant méme ou la gorgée mélée des miettes du gateau toucha mon palais,
je tressaillis, attentif & ce qui se passait d’extraordinaire en moi [...] Et tout d’'un coup
le souvenir m’est apparu. (DCS1, 34)

Sur le plan stylistique, Marcel Proust emploie des phrases fleuves accentuées
par des subordonnés pour rendre compte du flux continu de la conscience et la
complexité des souvenirs émergents. C’est une forme d’exploration de la mémoire
involontaire ou le souvenir s’impose.

La réminiscence n’est pas une simple évocation, elle reconstitue non seulement
Pessence du passé mais aussi le conserve de maniére authentique. Il s’agit d’un
mécanisme associatif, une ressemblance entre une sensation présente et une sen-

171



sation passée. Ainsi, la saveur de la madeleine rappelle celle gotitée a Combray et
cette sensation ressuscite les souvenirs de Combray. Deleuze affirme que la sa-
veur contient un volume de durée étendu sur deux moments, ’ancien et I'actuel
(Deleuze, 1964). 1l s’agit donc chez Proust d’'une « psychologie associationniste »
dans laquelle les sensations actuelles provoquent des souvenirs en relation avec des
expériences passées. Plus tard, dans Le Temps retrouvé, le narrateur éprouve une
expérience similaire en trébuchant sur des pavés inégaux :

Mais au moment ol me remettant d’aplomb, je posai mon pied sur un pavé qui était
un peu moins élevé que le précédent, tout mon découragement s’évanouit devant la
méme félicité qu’a diverses époques de ma vie m’avaient donnée la vue d’arbres que
j’avais cru reconnaitre dans une promenade en voiture autour de Balbec, la vue des
clochers de Martinville, la saveur d’'une madeleine trempée dans une infusion, tant
d’autres sensations dont j’ai parlé et que les derniéres ceuvres de Vinteuil m’avaient
paru synthétiser [...]. (TR IV, 129)

Ces moments, qualifiés de « petites madeleines involontaires », montrent que
les sens sont les médiateurs de notre rapport au monde et qu’ils ont le pouvoir de
restituer le temps perdu dans sa plénitude. La résurgence du souvenir a travers une
sensation est le principe structurant d'A la recherche du temps perdu : le narrateur
lutte contre le temps en tentant de retrouver I'intensité des émotions passées, il
revit des expériences antérieures et intérieures faconnées par la sensibilité, la mé-
moire et la conscience individuelle. Ce processus, a la fois sensoriel et créateur,
fait de la mémoire involontaire un principe poétique. Celle-ci ne se contente pas
d’évoquer le passé, elle le réinvente dans 'acte méme de ’écriture.

Pour résumer notre propos, nous dirons que Proust et Pamuk convergent sur
Pimportance du contenu affectif des souvenirs mais différent dans leur maniére
de les retrouver. Chez Proust, les souvenirs surgissent par hasard au gré des sensa-
tions, tandis que chez Pamuk, ils sont soigneusement cultivés et fixés a travers la
collection de fétiches.

Les objets et les lieux comme vecteurs de mémoire

Chez Proust et Pamuk, la mémoire est décelable a partir des supports concrets,
puisque les objets et les lieux deviennent des archives ou se cristallisent les souve-
nirs. Cette matérialisation du passé révéle cependant des approches distinctes, liées
a des contextes culturels et esthétiques différents.

En ce qui concerne Pamuk dans Le Musée de l'innocence, il considére les objets
comme de vrais vecteurs de la mémoire. Du fétichisme de Kemal envers tout ce
que Fiisun a touché nait un musée autrefois fictionnel mais devenu réel a Istanbul,

172



ou s’expose la nostalgie d’'un amour perdu et celle d’un Istanbul en mutation. En
effet, les objets pamukiens ne sont pas anodins, ils acquiérent une force poétique
et mémorielle puisqu’ils sont « dotés a la fois d’'un pouvoir de consolation et de
tristesse puisque susceptibles de préserver avec la nostalgie dont ils sont porteurs
la mémoire de ce qui a été et d’en nourrir ’écriture » (Ciambelli & Vassas 2015) :

Réussir a glisser en douce dans ma poche quelque chose de Fiisun, par exemple la
saliere qu’elle tenait gracieusement a la main tandis que son attention était absorbée
par la télévision et pendant que nous discutions et que je sirotais mon raki, savoir
que cette saliére était dans ma poche, qu’« elle était désormais en ma possession »
me procurait un tel bonheur que je n’avais pas trop de peine en fin de soirée a
m’arracher 4 mon siége [...] la présence sur moi de ces objets contribua, dans une
certaine mesure, a atténuer les affres dans lesquelles me plongeait mon incapacité a
prendre congé (MI, 388)

Pamuk transforme l'objet en relique symbolique. Emprunté du latin reliquiae,
« ce qui reste », ce terme « constitue le témoignage sensible de l'existence d’un
saint et désigne notamment un objet qui fut a son usage ». Or, métaphoriquement,
il fait allusion a la « survivance d’une trace du passé, d’une vie antérieure ». Dans
Le Musée de 'innocence, Kemal collectionne 4213 mégots, des tasses, des mouchoirs,
et des bijoux de sa bien-aimée. Il s’agit en effet d’'un ensemble d’objets « volés »
« dérobés » « extorqués »* a Flisun et qui servaient en quelque sorte de preuve
palpable que leur histoire n’était pas onirique :

En prévision des affres a venir, je m’emparai en cachette de certains objets qui se
trouvaient sur la table afin qu’ils me rappellent le bonheur qui était le mien lorsque
j étais assis en face d’elle dans les restaurants du Bosphore et d’y puiser la force de
surmonter ma nostalgie dés que je ne serais plus en sa présence. (ML 269)

Cette phrase complexe avec la narration au passé simple d’une action ponctuelle
et déterminée suivie d'un plus-que-parfait en arriére-plan puis d’un futur du passé
témoignent d’une trame temporelle dans laquelle Kemal est envahi par la peur de
I’absence et tente de s’en prémunir en collectionnant les objets.

Ainsi, si, chez Pamuk, la mémoire se concrétise dans la matérialité des objets,
véritables archives d’un passé que le protagoniste tente de retenir, Proust déplace
cette matérialité vers le domaine de la sensation. La ou Kemal cherche a préserver
les traces tangibles d’un amour perdu, le narrateur proustien retrouve le passé par
la résonance des lieux et la vivacité des impressions.

Dans Matiére et mémoire, Bergson releve le caractére implicite de la mémoire
des lieux : il considére que celle-ci enregistre et restitue les impressions liées aux

¢ 1l s’agit des adjectifs employés par Kemal pour parler des objets qui appartenaient a son amie.

173



espaces parcourus sous forme de trace mnésique ou chaque expérience spatiale et
sensation vécues dans un endroit familier laissent une touche que ’on peut retrou-
ver plus tard (Bergson 1896). Dans cette optique, les lieux comme vecteurs de sou-
venirs acquiérent une place importante dans '’ceuvre de Proust. Les paysages, les
maisons et les rues deviennent des espaces de résonance mémorielle. Par exemple,
la ville de Combray est pour le narrateur une boite a souvenirs puisque chaque lieu
est imprégné d’émotions passées :
Combray était un peu triste, comme ses rues dont les maisons construites en pierres
noiratres du pays, précédées de degrés extérieurs, coiffées de pignons qui rabattaient
lombre devant elles [...] des rues aux graves noms de saints [...] : rue Saint-Hilaire,
rue Saint-Jacques ou était la maison de ma tante, rue Sainte-Hildegarde, ou donnait
la grille, et rue du Saint-Esprit sur laquelle s’ouvrait la petite porte latérale de son

jardin ; et ces rues de Combray existent dans une partie de ma mémoire si reculée.
(DCS1, 36)

Les descriptions détaillées des lieux traduisent la maniére dont espace physique
est intimement lié a la mémoire et a I'identité du narrateur. Cela crée une immer-
sion profonde dans ses pensées, ce qui permet une exploration détaillée des émo-
tions vécues. A ce sujet, Pierre Nora affirme que « la mémoire s’enracine dans le
concret, dans l'espace, dans le geste, 'image et Iobjet » (Nora 1984) :

Les lieux que nous avons connus n’appartiennent pas qu’au monde de I'espace ou
nous les situons pour plus de facilité. Ils n’étaient qu une mince tranche au milieu
d’impressions contigués qui formaient notre vie d’alors. (DCS 1, 335)

Une premiére lecture de cet extrait suffit a faire ressortir que le lieu permet aux
impressions sensorielles et aux ressentis affectifs de se rencontrer. L’objet prous-
tien, quant a lui, est souvent éphémeére et sensoriel, la madeleine ou bien les pavés
inégaux en témoignent. Cette esthétique trouve son écho dans la théorie des lieux
de mémoire introduite par Pierre Nora qui dit que la mémoire se cristallise dans
des éléments concrets (Nora 1984). En revanche, chez Proust, ils restent totalement
subjectifs et intérieurs.

Finalement, il est indubitable que les objets et les lieux chez Proust et Pamuk ne
sont pas de simples éléments, ils incarnent des souvenirs, des émotions et des iden-
tités. Toutefois, la mémoire qu’ils déploient différe radicalement. Chez Proust, elle
est strictement subjective et individuelle, surgissant involontairement a travers des
sensations imprévues. Chez Pamuk, au contraire, elle est volontairement cultivée.
Cette dichotomie fait de leurs ceuvres des méditations profondes sur la mémoire,
le temps et I'identité.

174



Mémoire, mélancolie et identité

La quéte identitaire chez Marcel Proust et Orhan Pamuk repose sur la nostalgie
et la mélancolie. Oscillant entre perte et reconstruction de soi, la mémoire devient
un espace de tension qui rend compte de 'aspect existentiel du souvenir.

Pamuk reprend 'esthétique de la nostalgie et la réinvente dans le contexte turc
en ’associant a la notion de hiiziin, une mélancolie collective liée a la transfor-
mation d’Istanbul et a la perte des repéres traditionnels tel qu’il est explicité dans
cet extrait :

le hiiziin est le sentiment le plus fort et le plus permanent de I'Istanbul de ces der-
niers siecles, et que ceux qui y vivent se sont contaminés les uns les autres ne peut
pleinement nous satisfaire (ISV, 92).

Cependant, dans Le Musée de ’innocence, la collection d’objets est non seule-
ment une tentative de dépasser la douleur de la séparation mais aussi une médi-
tation sur 'identité :

Trouver la consolation dans de douloureuses réveries et les objets liés au souvenir
de Fiisun me faisait déchoir & mes propres yeux mais, en méme temps, cela m’ou-
vrait les portes d’'un autre monde dans lequel je désirais m’immerger davantage.
(ML, 197)

Cette phrase montre qu’en recueillant ces objets, Kemal cherche a apaiser sa
douleur. 1l accueille cette forme de consolation face a la séparation tout en explo-
rant une partie de son identité a travers le souvenir et ’objet associés a Fiisun. La
nostalgie chez Pamuk n’est pas repli sur soi mais ouverture a I’autre, elle invite a
interroger le rapport entre passé et présent, Orient et Occident, tradition et mo-
dernité. La mélancolie est ainsi le socle d’une identité turque en crise mais aussi
en devenir. La mémoire, quant a elle, se transforme en un enjeu identitaire a la
croisée de 'intime et du collectif, du passé et du présent :

La vie m’a appris que se remémorer le Temps est assez douloureux pour la majorité
d’entre nous. Essayer de se représenter cette ligne qui relie les instants qu’Aristote
appelle le présent — ou bien, comme dans notre musée, les objets qui portent en eux
ces instants — nous afflige a la fois parce que cela nous rappelle la fin inéluctable de
la ligne, la mort, et parce qu’a mesure que nous avangons en 4ge nous comprenons
avec douleur que cette ligne — comme nous le pressentons la plupart du temps - n’a
guére de sens en soi. (MI, 299)

Ce passage méditatif montre que la réflexion de Pamuk sur la nostalgie n’est pas
une simple introspection mais fait partie d'une suite de questionnements sur les

175



temps passé et présent et sur leur relation avec la mémoire, les objets et la douleur
du souvenir.

Si chez Pamuk, la nostalgie traduit une quéte identitaire collective, nourrie par
la perte des reperes culturels et la transformation d’Istanbul, elle revét chez Proust
une dimension plus intime et introspective.

La mémoire involontaire chez Proust est une voie nécessaire pour la quéte de
soi, du fait que le narrateur parvient a comprendre en profondeur ses sentiments
et a reconstruire son identité grace aux souvenirs ressurgis. La mélancolie ressen-
tie n’est qu'une contemplation du temps perdu, voire une tentative de le retrou-
ver a travers I’écriture. Cette nostalgie devient I'essence de sa plume littéraire, le
narrateur en témoigne : « Les vrais paradis sont les paradis qu'on a perdus. » (TR
IV, 449). Cette citation refléte la nostalgie et la mélancolie attachées a la remémo-
ration des souvenirs, mettant en lumiére la tension entre le désir ardu de revivre le
passé et la conscience douloureuse de sa perte irréversible. De plus, la mélancolie
proustienne nourrit sa réflexion sur I'identité qui se construit dans et par la mé-
moire. Le sentiment de nostalgie accompagne chaque retour sur les lieux du passé
et chaque évocation d’un amour disparu ou d’une époque révolue. Ce passage en
est la preuve :

Les lieux que nous avons connus n’appartiennent pas qu’au monde de I’espace ou
nous les situons pour plus de facilité. Ils n’étaient qu’une mince tranche au milieu
d’impressions contigués qui formaient notre vie d’alors ; le souvenir d’une certaine
image n’est que le regret d’un certain instant ; et les maisons, les routes, les ave-
nues, sont fugitives, hélas, comme les années. (DCS 1, 335)

Il s’agit d’une longue phrase a registre lyrique dans laquelle le héros évoque
la disparition du monde de son enfance ; mais au moment ou il tente de retrou-
ver ces lieux par la pensée, il fait I'expérience de leur absence définitive. C’est a
ce moment-la qu’il comprend que les lieux du passé ne subsistent pas en eux-
mémes, mais seulement dans la mémoire, et encore, mélés a I’état affectif qui les
accompagnait autrefois. La mémoire chez Proust est la source d’une identité en
mouvement, toujours menacée par 1’oubli mais sans cesse régénérée par I’acte de
remémoration. La mélancolie proustienne qui en découle devient une force créa-
trice qui pousse le sujet a se réinventer a travers ’écriture.

A lissue de cette analyse, il apparait clairement que la nostalgie et la mélancolie
chez Proust et Pamuk ne sont pas de simples regrets du passé mais le lieu ou se
construit ’identité dans ses dimensions individuelle ou collective. Chez Proust,
la mémoire blessée devient source de création et chez Pamuk, elle fonde une ré-
flexion sur I'appartenance, la perte et la transmission.

176



Conclusion

En définitive, nous retiendrons que la réminiscence sensorielle, les objets et les
lieux, la relation entre mémoire, mélancolie et identité révélent une profonde conti-
nuité entre Marcel Proust et Orhan Pamuk, malgré leurs contextes culturels et his-
toriques différents.

D’une part, la réminiscence sensorielle chez les deux auteurs illustre la puissance
d’une mémoire des sens qui surgit a travers des sensations apparemment anodines,
voire prosaiques, telles que le gotit d’'une madeleine chez Proust et un mégot de
cigarette chez Pamuk. D’autre part, les objets et lieux ne sont pas de simples décors
ou accessoires mais des supports actifs de la mémoire. Enfin, la mémoire teintée de
mélancolie est le creuset ou s’élabore I'identité.

Proust et Pamuk, chacun a sa maniére, font de la mémoire un espace dynamique
ou se jouent la continuité du temps, la résistance a I’oubli et la construction identi-
taire. Leur ceuvre invite ainsi a penser la mémoire non pas comme un simple passé
figé mais comme une force vivante, créatrice et traversée par des tensions entre
intime et collectif, entre souvenir et perte, entre nostalgie et renaissance.

Bibliographie

BERGSON, H. (1896), Matiére et mémoire, Paris, Edition Félix Alcan.

CiaMBELLL P. & Vassas, C. (2015), « La consolation des objets : esthétique de la
nostalgie dans 'ceuvre d’Orhan Pamuk », Terrain, 65, 114-137.

DELEUZE, G. (1964). Proust et les signes, Paris, Presses Universitaires de France.

HEeNROT SOSTERO, G. (2018), « La mémoire involontaire dans la Recherche. Pour une
fictiogenése, du micro au macro-récit », Revue d’études proustiennes, Paris,
Classiques Garnier, 2(8), 211-228.

HENROT SOSTERO, G. (2013), « La réminiscence comme événement. Saillance, agen-
tivité, transformation », in E. Ballardini, R. Pederzoli, S. Reboul-Touré & G.
Tréguer-Felten (dir.), Les Facettes de I’événement. Des formes aux signes, Atti
del Convegno Internazionale di Firenze, Villa Finaly, 31 marzo-1-2 aprile
2011, MediAzioni, 15, Universita di Bologna.

NoRra, P. (1984), Entre mémoire et histoire : la problématique des lieux, Paris, Galli-
mard.

Pamuxk, O. (2003), Istanbul souvenirs d’une ville, Paris, Gallimard.
Pamuxk, O. (2008), Le Musée de I’innocence, Paris, Gallimard.
Pamuxk, O. (2012), L’Innocence des objets, Paris, Gallimard.

177



PrOUST, M. (1987-1989), A la recherche du temps perdu, Paris, Gallimard, « Biblio-
theque de la Pléiade », 4 vol.

WAGNER, A. (2014), « Reliques et mémoire », La mémoire a l'ceuvre, Besancon,
Presses universitaires de Franche-Comté.

178





