
167

La mémoire involontaire de Proust à Pamuk : 
un pont entre les cultures

Lamiaa Khchiyach
Université Mohamed V, Faculté des sciences de l’éducation - Rabat

Lamiaa Khchiyach est doctorante en Culture, Art de la langue et Littérature française. Elle rédige 
une thèse sur Marcel Proust et Orhan Pamuk. Elle fait une étude comparative entre leurs œuvres et 
s’intéresse principalement à la mémoire chez ces deux auteurs et son lien avec l’histoire et l’identité.

Chez Proust, la mémoire surgit involontairement à travers les sensations, permettant 
de revivre le passé et de reconstruire l’identité. Chez Pamuk, elle est volontaire et ma-
térialisée par la collecte d’objets, transformant souvenirs et émotions en mémoire tan-
gible. Les lieux et objets jouent un rôle central : sensoriels et subjectifs chez Proust, 
concrets et collectifs chez Pamuk. Dans les deux cas, nostalgie et mélancolie struc-
turent la mémoire et façonnent l’identité.

Proust (Marcel), Pamuk (Orhan), Mémoire, Mémoire involontaire, Réminiscence, mémoire des objets, 
Mélancolie, Nostalgie, Identité

Introduction

Chez Marcel Proust, la mémoire constitue le moteur essentiel de la création litté-
raire. Elle surgit de manière involontaire et événementielle à travers une sensation 
qui réveille un souvenir enfoui. La réminiscence n’est pas un simple retour du pas-
sé mais un événement intérieur qui bouleverse son sujet et transforme son rapport 
au monde. Ce phénomène, devenu célèbre grâce à la scène de la madeleine, traduit 
le pouvoir du corps et des sens à ressusciter le passé. La mémoire proustienne n’est 
ni volontaire ni maîtrisée, elle se manifeste spontanément comme une révélation. 
Geneviève Henrot Sostero, entre autres dans son article « La réminiscence comme 
événement : saillance, agentivité, transformation », rappelle que celle-ci naît à par-
tir d’une « sensation amorce »1 (Henrot Sostero 2013, 3) qui est perçue comme clé 

1	 La sensation amorce, également appelée cause occasionnelle par Henrot Sostero, est définie par 
cette dernière comme « l’impression sensorielle, sollicitation externe, [qui] est ressentie comme for-
tuite. Elle s’exprime en un syntagme nominal en puisant dans le paradigme de la perception sensi-
tive. »



168

pour accéder au souvenir. Le sujet n’en est pas l’auteur : le souvenir s’impose à lui, 
« l’assaille » et le « renverse ».

Ainsi, chez Proust, la mémoire involontaire se présente comme un processus sen-
soriel subi passivement par le sujet, où la sensation agit comme vecteur d’un choc 
temporel : le passé ressurgit, envahit le présent et abolit la distance entre les temps 
suscitant une profonde commotion à la fois affective et cognitive. Comme le sou-
ligne Geneviève Henrot Sostero, cet instant « déstabilise les coordonnées spatiales 
et temporelles actuelles » (Henrot Sostero 2013, 1) et engendre une transformation 
décisive du héros, le conduisant à reconnaître et accomplir sa vocation d’écrivain. 
La mémoire chez Proust n’est donc pas un instrument volontaire et conscient de 
remémoration, mais un mécanisme de révélation qui dévoile, au détour d’une sen-
sation, l’essence même du temps vécu.

Cependant, chez Orhan Pamuk, la dynamique mémorielle semble différer subs-
tantiellement. Dans son roman Le Musée de l’innocence, la mémoire est volontaire 
et matérielle  : elle ne surgit pas au hasard d’une sensation inattendue mais se 
construit intentionnellement par la collection et la conservation. Les objets et les 
lieux ne sont pas des déclencheurs de souvenirs mais les supports mêmes de la 
mémoire. Pamuk, en édifiant un musée réel à partir de son roman, fait de la mé-
moire un acte délibéré de transmission. Si Proust tente de retrouver le temps perdu, 
Pamuk cherche à sauvegarder un passé menacé par l’oubli, comme si le musée 
venait remplacer la madeleine.

C’est autour de cette distinction fondamentale que s’articule notre probléma-
tique : comment la mémoire involontaire et sensorielle chez Proust et la mémoire 
volontaire et matérielle chez Pamuk peuvent-elles être vouées à une même récu-
pération du passé ?

Cela dit, en utilisant une méthodologie comparatiste et interdisciplinaire mobi-
lisant la phénoménologie de la mémoire, la poétique proustienne et la théorie des 
lieux de mémoire, nous allons relever les points de convergence et de divergence 
existants entre Proust et Pamuk. Il s’agit de montrer comment cet auteur issu de la 
modernité turque met en scène la persistance et la transformation des mécanismes 
proustiens de la réminiscence sensorielle et la sophistication de la mémoire invo-
lontaire dans son roman. En nous appuyant sur À la recherche du temps perdu de 
Proust et sur Le Musée de l’innocence de Pamuk, nous proposons de structurer notre 
réflexion autour de trois axes :

1) la poétique de la réminiscence sensorielle ;
2) la mémoire des objets et des lieux ;
3) la dimension mélancolique et identitaire de la mémoire.



169

L’hypothèse que nous avançons est que la mémoire proustienne trouve dans le 
roman de Pamuk une prolongation matérialisée. Autrement dit, la mémoire d’ex-
périence intime et sensorielle devient, chez Pamuk, expérience collective et visible.

Notre objectif est donc de montrer que la différence entre Proust et Pamuk réside 
moins dans le type de mémoire mobilisée que dans leur rapport au temps : le pre-
mier cherche à revivre le passé, le second, à le sauvegarder.

La réminiscence sensorielle chez Proust et Pamuk

La réminiscence sensorielle, chez Marcel Proust et chez Orhan Pamuk, opère 
comme un pont entre les sens du corps et la mémoire, mais ses manifestations dif-
fèrent selon des logiques culturelles et esthétiques distinctes.

Le roman d’amour, de mémoire et de collection intitulé Le Musée de l’innocence 
offre une étude minutieuse et contemporaine de la mémoire en la liant à celle des 
objets et des lieux. Le protagoniste, Kemal, issu d’une famille aisée, tombe amou-
reux de Füsun, une cousine éloignée issue d’un milieu plus modeste. Leur passion 
intense est interrompue lorsque Füsun disparaît de la vie de Kemal. Obsédé par 
Füsun, il commence à collectionner tous les objets liés à la jeune fille : accessoires, 
mégots de cigarette, bijoux, tickets, vêtements. Cette quête obsessionnelle culmine 
dans la fondation du Musée de l’innocence, inspiré d’un lieu réel ouvert par Pamuk 
en 2012 à Istanbul, qui expose tous ces objets de la mémoire amoureuse. À ce su-
jet, Pamuk déclare : « J’ai conçu le livre, le roman et le musée en même temps. En 
écrivant le livre, j’achetais les objets pour le musée un par un. Ensuite, j’ai regardé 
ces objets, écrit le roman, et enfin, j’ai placé les objets dans ce musée en suivant 
une certaine logique, les chapitres du livre correspondent aux vitrines du musée »2.

Cet auteur turc s’inscrit dans la filiation proustienne mais il détourne les aspects 
de la mémoire involontaire vers les objets et les lieux. Il considère que la sensation 
demeure, certes, primordiale, mais qu’elle est reliée à la matérialité des choses. 
Son protagoniste Kemal souhaite préserver les souvenirs de son amour perdu pour 
Füsun, en collectionnant des objets qui lui appartenaient et en leur attribuant un 
caractère sain et sacré :

Je m’étais allongé sur le lit, emparé des objets que Füsun avait touchés, et consolé 
tant bien que mal de la façon que connaissent les lecteurs. Je n’arrivais pas à l’ou-
blier. (MI, 208) 3

2	 Allocution prononcée par Pamuk le jour de l’inauguration du musée.
3	 Le Musée de l’innocence sera désormais siglé MI ; tandis qu’Istanbul souvenirs d’une ville, cité plus 
loin, sera siglé ISV.



170

En effet, l’emploi du plus-que-parfait dans ce passage est un atout de choix 
puisqu’il met en avant une certaine introspection mémorielle. La juxtaposition des 
participes « emparé, consolé » accentue cet aspect intérieur et traduit profondé-
ment la consolation atteinte à travers les objets. Kemal transforme les objets en 
reliques mémorielles dans une tentative de cristalliser la fugacité du désir. Les mé-
gots, les tasses ou les bijoux de Füsun deviennent ainsi des supports concrets de sa 
mémoire affective. À ce propos, l’historienne Anne Wagner souligne que « les col-
lections de reliques sont des manifestations matérielles de la mémoire » (Wagner 
2014), montrant que la conservation d’objets participe activement à la préservation 
du passé. La disparition de ces objets pourrait, selon elle, entraîner l’oubli, ce qui 
illustre la manière dont Kemal cherche à stabiliser et à prolonger ses souvenirs à 
travers ses collections :

En réalité, je n’avais aucune envie de m’ouvrir aux autres de ma collection ni de ma 
cleptomanie, j’avais honte de ce que je faisais. Après les premières choses faciles 
et discrètes telles que boîtes d’allumettes, mégots de cigarettes de Füsun, salières, 
tasses à café, barrettes et pinces à cheveux, quand j’en vins à des objets beaucoup 
plus voyants tels que cendriers, grandes tasses, pantoufles, je commençai peu à peu 
à en apporter d’autres en remplacement. (MI, 391)

À travers cette description concrète et cumulative, où Pamuk énumère la liste des 
objets, il compose un inventaire muséal. De ce fait, la mémoire n’est pas déclenchée 
par une simple sensation mais construite à travers l’accumulation d’objets porteurs 
de sens.

Dans Le Musée de l’innocence, la mémoire se manifeste exclusivement de manière 
volontaire  : Kemal collectionne avec obsession les objets de Füsun espérant que 
leur simple présence est capable de régénérer des moments passés. Édifier réelle-
ment le musée de l’innocence à Istanbul est un acte réfléchi de conservation dans 
lequel les objets se mêlent à la sensation créant harmonieusement une cartographie 
sensorielle de l’amour et de la ville. D’ailleurs, Pamuk a élargi cette dynamique à 
l’échelle urbaine dans son roman Istanbul souvenirs d’une ville :

La rouille, la suie et la poussière, des mouettes qui restent sans bouger sous la pluie, 
des immenses konak centenaires qui crachent par une unique cheminée une fluette 
fumée de l’odeur de mauvaise haleine de ces salles. (ISV, 95)

L’énumération « la rouille, la suie et la poussière, des mouettes » suivie d’une 
proposition relative donne forme à une description à effet sensoriel et pictural. De 
plus, l’accumulation de sensations perdues où « chaque odeur, chaque bruit porte 
le poids d’un monde disparu » donne naissance à un certain hüzün, un thème om-
niprésent dans le roman Istanbul de Pamuk. Dans un entretien paru dans l’Orient 
Littéraire, Orhan Pamuk déclare : « le hüzün est le sentiment dominant de ma ville 



171

et de ma vie ». D’origine arabe, le hüzün représente la version turque de la mélan-
colie. Pamuk ajoute que le hüzün est « la conséquence d’un attachement excessif à 
ce bas monde, aux intérêts et aux plaisirs matériels » (ISV, 91). Il montre ainsi que 
les souvenirs, quoiqu’ils soient provoqués par les sens, s’incarnent dans la maté-
rialité des objets et accordent à la mémoire un élan à la fois sensoriel et matériel.

Cette mémoire volontaire et muséale, telle que la déploie Pamuk, s’oppose à la 
mémoire involontaire proustienne fondée sur la spontanéité et la révélation. Là où 
Pamuk tente de conserver le temps en l’enfermant dans les objets, Proust cherche à 
retrouver le temps à travers les sensations. Passer de Pamuk à Proust revient donc à 
passer d’une mémoire construite et matérielle à une mémoire vécue et sensorielle, 
révélant deux manières distinctes de faire dialoguer le passé et le présent.

Henrot Sostero définit la mémoire involontaire comme une réminiscence-événe-
ment : « telle sensation, perçue par hasard, me rappelle malgré moi tel événement 
oublié, produisant en moi un autre événement puissant, à la fois cognitif et affec-
tif » (Henrot Sostero 2013). Il s’agit donc d’une sensation fortuite qui provoque 
sans intention consciente la réapparition d’un souvenir oublié dont le surgissement 
devient un événement intérieur à la fois émotionnel (affectif) et intellectuel (cogni-
tif).

Les réminiscences sont les catalyseurs de souvenirs enfouis. Henrot Sostero in-
siste sur le fait que la réminiscence est un événement narratif à part entière qui 
provoque un bouleversement du temps et de l’espace et une métamorphose inté-
rieure du sujet. Elle compare ce phénomène à un « puissant soulèvement géolo-
gique » (Henrot Sostero 2013), soulignant son impact transformateur. Elle montre 
aussi que, sur le plan linguistique, la réminiscence inverse la logique habituelle 
du récit puisque le sujet n’est pas agent de l’action et la cause agentive vient de 
la sensation, d’un objet ou d’une impression. C’est le cas de la fameuse scène de 
la madeleine où le goût d’un gâteau trempé dans le thé ressuscite tout un élan du 
passé enfoui, le narrateur ne décide pas de se souvenir, mais le souvenir l’assaille :

Mais, à l’instant même où la gorgée mêlée des miettes du gâteau toucha mon palais, 
je tressaillis, attentif à ce qui se passait d’extraordinaire en moi [...] Et tout d’un coup 
le souvenir m’est apparu. (DCS I, 34)

Sur le plan stylistique, Marcel Proust emploie des phrases fleuves accentuées 
par des subordonnés pour rendre compte du flux continu de la conscience et la 
complexité des souvenirs émergents. C’est une forme d’exploration de la mémoire 
involontaire où le souvenir s’impose.

La réminiscence n’est pas une simple évocation, elle reconstitue non seulement 
l’essence du passé mais aussi le conserve de manière authentique. Il s’agit d’un 
mécanisme associatif, une ressemblance entre une sensation présente et une sen-



172

sation passée. Ainsi, la saveur de la madeleine rappelle celle goûtée à Combray et 
cette sensation ressuscite les souvenirs de Combray. Deleuze affirme que la sa-
veur contient un volume de durée étendu sur deux moments, l’ancien et l’actuel 
(Deleuze, 1964). Il s’agit donc chez Proust d’une « psychologie associationniste » 
dans laquelle les sensations actuelles provoquent des souvenirs en relation avec des 
expériences passées. Plus tard, dans Le Temps retrouvé, le narrateur éprouve une 
expérience similaire en trébuchant sur des pavés inégaux :

Mais au moment où me remettant d’aplomb, je posai mon pied sur un pavé qui était 
un peu moins élevé que le précédent, tout mon découragement s’évanouit devant la 
même félicité qu’à diverses époques de ma vie m’avaient donnée la vue d’arbres que 
j’avais cru reconnaître dans une promenade en voiture autour de Balbec, la vue des 
clochers de Martinville, la saveur d’une madeleine trempée dans une infusion, tant 
d’autres sensations dont j’ai parlé et que les dernières œuvres de Vinteuil m’avaient 
paru synthétiser [...]. (TR IV, 129)

Ces moments, qualifiés de « petites madeleines involontaires », montrent que 
les sens sont les médiateurs de notre rapport au monde et qu’ils ont le pouvoir de 
restituer le temps perdu dans sa plénitude. La résurgence du souvenir à travers une 
sensation est le principe structurant d'À la recherche du temps perdu : le narrateur 
lutte contre le temps en tentant de retrouver l’intensité des émotions passées, il 
revit des expériences antérieures et intérieures façonnées par la sensibilité, la mé-
moire et la conscience individuelle. Ce processus, à la fois sensoriel et créateur, 
fait de la mémoire involontaire un principe poétique. Celle-ci ne se contente pas 
d’évoquer le passé, elle le réinvente dans l’acte même de l’écriture.

Pour résumer notre propos, nous dirons que Proust et Pamuk convergent sur 
l’importance du contenu affectif des souvenirs mais diffèrent dans leur manière 
de les retrouver. Chez Proust, les souvenirs surgissent par hasard au gré des sensa-
tions, tandis que chez Pamuk, ils sont soigneusement cultivés et fixés à travers la 
collection de fétiches.

Les objets et les lieux comme vecteurs de mémoire

Chez Proust et Pamuk, la mémoire est décelable à partir des supports concrets, 
puisque les objets et les lieux deviennent des archives où se cristallisent les souve-
nirs. Cette matérialisation du passé révèle cependant des approches distinctes, liées 
à des contextes culturels et esthétiques différents.

En ce qui concerne Pamuk dans Le Musée de l’innocence, il considère les objets 
comme de vrais vecteurs de la mémoire. Du fétichisme de Kemal envers tout ce 
que Füsun a touché naît un musée autrefois fictionnel mais devenu réel à Istanbul, 



173

où s’expose la nostalgie d’un amour perdu et celle d’un Istanbul en mutation. En 
effet, les objets pamukiens ne sont pas anodins, ils acquièrent une force poétique 
et mémorielle puisqu’ils sont « dotés à la fois d’un pouvoir de consolation et de 
tristesse puisque susceptibles de préserver avec la nostalgie dont ils sont porteurs 
la mémoire de ce qui a été et d’en nourrir l’écriture » (Ciambelli & Vassas 2015) :

Réussir à glisser en douce dans ma poche quelque chose de Füsun, par exemple la 
salière qu’elle tenait gracieusement à la main tandis que son attention était absorbée 
par la télévision et pendant que nous discutions et que je sirotais mon rakı, savoir 
que cette salière était dans ma poche, qu’« elle était désormais en ma possession » 
me procurait un tel bonheur que je n’avais pas trop de peine en fin de soirée à 
m’arracher à mon siège […] la présence sur moi de ces objets contribua, dans une 
certaine mesure, à atténuer les affres dans lesquelles me plongeait mon incapacité à 
prendre congé (MI, 388)

Pamuk transforme l’objet en relique symbolique. Emprunté du latin reliquiae, 
« ce qui reste », ce terme « constitue le témoignage sensible de l’existence d’un 
saint et désigne notamment un objet qui fut à son usage ». Or, métaphoriquement, 
il fait allusion à la « survivance d’une trace du passé, d’une vie antérieure ». Dans 
Le Musée de l’innocence, Kemal collectionne 4213 mégots, des tasses, des mouchoirs, 
et des bijoux de sa bien-aimée. Il s’agit en effet d’un ensemble d’objets « volés » 
« dérobés » « extorqués »4 à Füsun et qui servaient en quelque sorte de preuve 
palpable que leur histoire n’était pas onirique :

En prévision des affres à venir, je m’emparai en cachette de certains objets qui se 
trouvaient sur la table afin qu’ils me rappellent le bonheur qui était le mien lorsque 
j’étais assis en face d’elle dans les restaurants du Bosphore et d’y puiser la force de 
surmonter ma nostalgie dès que je ne serais plus en sa présence. (MI, 269)

Cette phrase complexe avec la narration au passé simple d’une action ponctuelle 
et déterminée suivie d’un plus-que-parfait en arrière-plan puis d’un futur du passé 
témoignent d’une trame temporelle dans laquelle Kemal est envahi par la peur de 
l’absence et tente de s’en prémunir en collectionnant les objets.

Ainsi, si, chez Pamuk, la mémoire se concrétise dans la matérialité des objets, 
véritables archives d’un passé que le protagoniste tente de retenir, Proust déplace 
cette matérialité vers le domaine de la sensation. Là où Kemal cherche à préserver 
les traces tangibles d’un amour perdu, le narrateur proustien retrouve le passé par 
la résonance des lieux et la vivacité des impressions.

Dans Matière et mémoire, Bergson relève le caractère implicite de la mémoire 
des lieux : il considère que celle-ci enregistre et restitue les impressions liées aux 

4	 Il s’agit des adjectifs employés par Kemal pour parler des objets qui appartenaient à son amie.



174

espaces parcourus sous forme de trace mnésique où chaque expérience spatiale et 
sensation vécues dans un endroit familier laissent une touche que l’on peut retrou-
ver plus tard (Bergson 1896). Dans cette optique, les lieux comme vecteurs de sou-
venirs acquièrent une place importante dans l’œuvre de Proust. Les paysages, les 
maisons et les rues deviennent des espaces de résonance mémorielle. Par exemple, 
la ville de Combray est pour le narrateur une boîte à souvenirs puisque chaque lieu 
est imprégné d’émotions passées :

Combray était un peu triste, comme ses rues dont les maisons construites en pierres 
noirâtres du pays, précédées de degrés extérieurs, coiffées de pignons qui rabattaient 
l’ombre devant elles [...] des rues aux graves noms de saints [...] : rue Saint-Hilaire, 
rue Saint-Jacques où était la maison de ma tante, rue Sainte-Hildegarde, où donnait 
la grille, et rue du Saint-Esprit sur laquelle s’ouvrait la petite porte latérale de son 
jardin ; et ces rues de Combray existent dans une partie de ma mémoire si reculée. 
(DCS I, 36)

Les descriptions détaillées des lieux traduisent la manière dont l’espace physique 
est intimement lié à la mémoire et à l’identité du narrateur. Cela crée une immer-
sion profonde dans ses pensées, ce qui permet une exploration détaillée des émo-
tions vécues. À ce sujet, Pierre Nora affirme que « la mémoire s’enracine dans le 
concret, dans l’espace, dans le geste, l’image et l’objet » (Nora 1984) :

Les lieux que nous avons connus n’appartiennent pas qu’au monde de l’espace où 
nous les situons pour plus de facilité. Ils n’étaient qu’une mince tranche au milieu 
d’impressions contiguës qui formaient notre vie d’alors. (DCS I, 335)

Une première lecture de cet extrait suffit à faire ressortir que le lieu permet aux 
impressions sensorielles et aux ressentis affectifs de se rencontrer. L’objet prous-
tien, quant à lui, est souvent éphémère et sensoriel, la madeleine ou bien les pavés 
inégaux en témoignent. Cette esthétique trouve son écho dans la théorie des lieux 
de mémoire introduite par Pierre Nora qui dit que la mémoire se cristallise dans 
des éléments concrets (Nora 1984). En revanche, chez Proust, ils restent totalement 
subjectifs et intérieurs.

Finalement, il est indubitable que les objets et les lieux chez Proust et Pamuk ne 
sont pas de simples éléments, ils incarnent des souvenirs, des émotions et des iden-
tités. Toutefois, la mémoire qu’ils déploient diffère radicalement. Chez Proust, elle 
est strictement subjective et individuelle, surgissant involontairement à travers des 
sensations imprévues. Chez Pamuk, au contraire, elle est volontairement cultivée. 
Cette dichotomie fait de leurs œuvres des méditations profondes sur la mémoire, 
le temps et l’identité.



175

Mémoire, mélancolie et identité

La quête identitaire chez Marcel Proust et Orhan Pamuk repose sur la nostalgie 
et la mélancolie. Oscillant entre perte et reconstruction de soi, la mémoire devient 
un espace de tension qui rend compte de l’aspect existentiel du souvenir.

Pamuk reprend l’esthétique de la nostalgie et la réinvente dans le contexte turc 
en l’associant à la notion de hüzün, une mélancolie collective liée à la transfor-
mation d’Istanbul et à la perte des repères traditionnels tel qu’il est explicité dans 
cet extrait :

le hüzün est le sentiment le plus fort et le plus permanent de l’Istanbul de ces der-
niers siècles, et que ceux qui y vivent se sont contaminés les uns les autres ne peut 
pleinement nous satisfaire (ISV, 92).

Cependant, dans Le Musée de l’innocence, la collection d’objets est non seule-
ment une tentative de dépasser la douleur de la séparation mais aussi une médi-
tation sur l’identité :

Trouver la consolation dans de douloureuses rêveries et les objets liés au souvenir 
de Füsun me faisait déchoir à mes propres yeux mais, en même temps, cela m’ou-
vrait les portes d’un autre monde dans lequel je désirais m’immerger davantage. 
(MI, 197)

Cette phrase montre qu’en recueillant ces objets, Kemal cherche à apaiser sa 
douleur. Il accueille cette forme de consolation face à la séparation tout en explo-
rant une partie de son identité à travers le souvenir et l’objet associés à Füsun. La 
nostalgie chez Pamuk n’est pas repli sur soi mais ouverture à l’autre, elle invite à 
interroger le rapport entre passé et présent, Orient et Occident, tradition et mo-
dernité. La mélancolie est ainsi le socle d’une identité turque en crise mais aussi 
en devenir. La mémoire, quant à elle, se transforme en un enjeu identitaire à la 
croisée de l’intime et du collectif, du passé et du présent :

La vie m’a appris que se remémorer le Temps est assez douloureux pour la majorité 
d’entre nous. Essayer de se représenter cette ligne qui relie les instants qu’Aristote 
appelle le présent – ou bien, comme dans notre musée, les objets qui portent en eux 
ces instants – nous afflige à la fois parce que cela nous rappelle la fin inéluctable de 
la ligne, la mort, et parce qu’à mesure que nous avançons en âge nous comprenons 
avec douleur que cette ligne – comme nous le pressentons la plupart du temps – n’a 
guère de sens en soi. (MI, 299)

Ce passage méditatif montre que la réflexion de Pamuk sur la nostalgie n’est pas 
une simple introspection mais fait partie d’une suite de questionnements sur les 



176

temps passé et présent et sur leur relation avec la mémoire, les objets et la douleur 
du souvenir.

Si chez Pamuk, la nostalgie traduit une quête identitaire collective, nourrie par 
la perte des repères culturels et la transformation d’Istanbul, elle revêt chez Proust 
une dimension plus intime et introspective.

La mémoire involontaire chez Proust est une voie nécessaire pour la quête de 
soi, du fait que le narrateur parvient à comprendre en profondeur ses sentiments 
et à reconstruire son identité grâce aux souvenirs ressurgis. La mélancolie ressen-
tie n’est qu’une contemplation du temps perdu, voire une tentative de le retrou-
ver à travers l’écriture. Cette nostalgie devient l’essence de sa plume littéraire, le 
narrateur en témoigne : « Les vrais paradis sont les paradis qu’on a perdus. » (TR 
IV, 449). Cette citation reflète la nostalgie et la mélancolie attachées à la remémo-
ration des souvenirs, mettant en lumière la tension entre le désir ardu de revivre le 
passé et la conscience douloureuse de sa perte irréversible. De plus, la mélancolie 
proustienne nourrit sa réflexion sur l’identité qui se construit dans et par la mé-
moire. Le sentiment de nostalgie accompagne chaque retour sur les lieux du passé 
et chaque évocation d’un amour disparu ou d’une époque révolue. Ce passage en 
est la preuve :

Les lieux que nous avons connus n’appartiennent pas qu’au monde de l’espace où 
nous les situons pour plus de facilité. Ils n’étaient qu’une mince tranche au milieu 
d’impressions contiguës qui formaient notre vie d’alors ; le souvenir d’une certaine 
image n’est que le regret d’un certain instant ; et les maisons, les routes, les ave-
nues, sont fugitives, hélas, comme les années. (DCS I, 335)

Il s’agit d’une longue phrase à registre lyrique dans laquelle le héros évoque 
la disparition du monde de son enfance ; mais au moment où il tente de retrou-
ver ces lieux par la pensée, il fait l’expérience de leur absence définitive. C’est à 
ce moment-là qu’il comprend que les lieux du passé ne subsistent pas en eux-
mêmes, mais seulement dans la mémoire, et encore, mêlés à l’état affectif qui les 
accompagnait autrefois. La mémoire chez Proust est la source d’une identité en 
mouvement, toujours menacée par l’oubli mais sans cesse régénérée par l’acte de 
remémoration. La mélancolie proustienne qui en découle devient une force créa-
trice qui pousse le sujet à se réinventer à travers l’écriture.

À l’issue de cette analyse, il apparaît clairement que la nostalgie et la mélancolie 
chez Proust et Pamuk ne sont pas de simples regrets du passé mais le lieu où se 
construit l’identité dans ses dimensions individuelle ou collective. Chez Proust, 
la mémoire blessée devient source de création et chez Pamuk, elle fonde une ré-
flexion sur l’appartenance, la perte et la transmission.



177

Conclusion

En définitive, nous retiendrons que la réminiscence sensorielle, les objets et les 
lieux, la relation entre mémoire, mélancolie et identité révèlent une profonde conti-
nuité entre Marcel Proust et Orhan Pamuk, malgré leurs contextes culturels et his-
toriques différents.

D’une part, la réminiscence sensorielle chez les deux auteurs illustre la puissance 
d’une mémoire des sens qui surgit à travers des sensations apparemment anodines, 
voire prosaïques, telles que le goût d’une madeleine chez Proust et un mégot de 
cigarette chez Pamuk. D’autre part, les objets et lieux ne sont pas de simples décors 
ou accessoires mais des supports actifs de la mémoire. Enfin, la mémoire teintée de 
mélancolie est le creuset où s’élabore l’identité.

Proust et Pamuk, chacun à sa manière, font de la mémoire un espace dynamique 
où se jouent la continuité du temps, la résistance à l’oubli et la construction identi-
taire. Leur œuvre invite ainsi à penser la mémoire non pas comme un simple passé 
figé mais comme une force vivante, créatrice et traversée par des tensions entre 
intime et collectif, entre souvenir et perte, entre nostalgie et renaissance.

Bibliographie

Bergson, H. (1896), Matière et mémoire, Paris, Édition Félix Alcan.
Ciambelli, P. & Vassas, C. (2015), « La consolation des objets : esthétique de la 

nostalgie dans l’œuvre d’Orhan Pamuk », Terrain, 65, 114-137.
Deleuze, G. (1964). Proust et les signes, Paris, Presses Universitaires de France.
Henrot Sostero, G. (2018), « La mémoire involontaire dans la Recherche. Pour une 

fictiogenèse, du micro au macro-récit », Revue d’études proustiennes, Paris, 
Classiques Garnier, 2(8), 211-228.

Henrot Sostero, G. (2013), « La réminiscence comme événement. Saillance, agen-
tivité, transformation », in E. Ballardini, R. Pederzoli, S. Reboul-Touré & G. 
Tréguer-Felten (dir.), Les Facettes de l’événement. Des formes aux signes, Atti 
del Convegno Internazionale di Firenze, Villa Finaly, 31 marzo-1-2 aprile 
2011, MediAzioni, 15, Università di Bologna.

Nora, P. (1984), Entre mémoire et histoire : la problématique des lieux, Paris, Galli-
mard.

Pamuk, O. (2003), Istanbul souvenirs d’une ville, Paris, Gallimard.
Pamuk, O. (2008), Le Musée de l’innocence, Paris, Gallimard.
Pamuk, O. (2012), L’Innocence des objets, Paris, Gallimard.



178

Proust, M. (1987-1989), À la recherche du temps perdu, Paris, Gallimard, « Biblio-
thèque de la Pléiade », 4 vol.

Wagner, A. (2014), «  Reliques et mémoire  », La mémoire à l’œuvre, Besançon, 
Presses universitaires de Franche-Comté.




