Les extases mémorielles chez Joseph Malégue : du
mode synesthésique au mode cinesthésique

ZOFIA LITWINOWICZ-KRUTNIK
Université de Gdarisk, Pologne

Zofia Litwinowicz-Krutnik est docteure en littérature francaise de Sorbonne Université. Ses
recherches portent sur les liens entre la littérature et la spiritualité entre 1850 et 1950. Elle est auteur
d’une monographie consacrée a I’écrivain oublié Joseph Malégue, publiée récemment chez Honoré
Champion. Elle enseigne actuellement a I'Université de Gdansk.

Contemporain de Proust, le romancier Joseph Malégue (1876-1940) accorde a la mé-
moire involontaire une place centrale, dialoguant avec ’héritage proustien tout en s’en
démarquant par une finalité théologique. Il introduit la mémoire cinesthésique, impli-
quant le corps et 'esprit dans une expérience métaphysique. La ou Proust cherche une
vérité esthétique, Malégue oriente la mémoire vers une rencontre avec le divin, inscri-
vant ainsi sa quéte dans une dynamique de rédemption du temps.

Meémoire involontaire, extase de mémoire, réminiscence, mémoire synesthésique, synesthésie,
cénesthésie, Malégue (Joseph), Proust (Marcel)

Malegue proustien : les axes de comparaison

Joseph Malégue, écrivain aujourd’hui quelque peu tombé dans I'oubli ou, a tout
le moins, largement méconnu, fut le contemporain de Marcel Proust. Né en 1876
a La Tour-d’Auvergne et décédé a Nantes en 1940, est surtout connu comme 'au-
teur d’Augustin ou Le Maitre est la (1933), roman suivi de Pierres noires (trilogie
posthume, 1958). Dés la parution de ces ceuvres, la critique n’a cessé de les rap-
procher de Proust. Cette comparaison, jamais systématiquement analysée, nous
semble fondée sur trois aspects : d’'une part, la profondeur psychologique que Ma-
legue confére a ses personnages ; d’autre part, la peinture sociale et historique
d’un monde en déclin - celui, dans son cas, de la grande bourgeoisie provinciale ;
enfin, la maniére dont il aborde la mémoire, et plus spécifiquement les « extases de
mémoire », qui seront au cceur de notre article.

Dans une lettre inédite adressée a Malégue le 9 janvier 1938, Louis Estéve qualifie
Augustin d’« ceuvre proustienne d’impressions »', une observation qui s’avere en-

! Lettre inédite, fonds Malégue a I'Institut Catholique de Paris, carton 16.

79



core plus juste lorsqu’on la rapporte a Pierres noires. Jacques Madaule, pour sa part,
voit dans la lecture de ce second roman la confirmation éclatante d’une parenté
littéraire qu’il avait pressentie dés Augustin. Il souligne que, chez Proust comme
chez Malégue, la structure romanesque repose sur les impressions d’enfance, inves-
ties d’une dimension épique, en lien avec la fascination pour la beauté mythifiée
des « grandes maisons » (Madaule 1959, 95-96). Pour le critique, I’affinité la plus
profonde entre les deux écrivains réside dans leur approche du temps, qu’il qualifie
de « capitale » (Madaule 1959, 97). Dés 1944, il établissait le rapprochement entre
Malégue et Proust sur la base de cette « préoccupation du temps », et voyait dans
Augustin une authentique « poésie du temps retrouvé », comparable a celle qui
confere a ceuvre proustienne sa grandeur intemporelle (Madaule 1944, 51).

Malgré ces rapprochements souvent soulignés par la critique, la mémoire et le
temps, pourtant au coeur de la démarche romanesque de Malégue, n’ont que rare-
ment fait I’objet d’analyses approfondies, que ce soit a propos d’Augustin ou de sa
trilogie posthume. Et pourtant, Malégue, a travers son exploration de la mémoire
involontaire, s’inscrit dans une filiation proustienne, en captant, lui aussi, ces ins-
tants fugaces ol le passé resurgit avec une intensité saisissante. Qu’il s’agisse d’Au-
gustin Méridier, le héros éponyme d’ Augustin, ou de Jean-Paul Vaton, le héros de
Pierres noires, c’est par l'irruption soudaine de souvenirs — de véritables « extases
de mémoire », au sens proustien de la mémoire involontaire — que les protagonistes
maléguiens accedent a une forme de transcendance. Cette mémoire involontaire, a
la fois synesthésique et cénesthésique, engage le corps et les sensations, mais plus
encore I’ame et Pesprit. Car Joseph Malégue, romancier a la fois réaliste et mys-
tique, profondément influencé par la pensée de Bergson et lecteur assidu de Proust
- comme en témoignent ses notes inédites consacrées a la Recherche - mobilise la
mémoire comme un vecteur de révélation, non seulement esthétique, mais avant
tout métaphysique.

Mode « cinesthésique » de la mémoire

Le titre du présent article appelle quelques précisions terminologiques : le mot
« cinesthésique » est un néologisme assumé. Ce terme procéde en effet d’'une
composition entre deux adjectifs distincts, mais étroitement liés dans le cadre de
I’analyse de la mémoire involontaire chez Joseph Malégue : « synesthésique » et
« cénesthésique ». L’'un comme ’autre renvoient a des dimensions essentielles de
Pexpérience mémorielle telle que la concoit 'auteur d’ Augustin ou Le Maitre est la.
En forgeant le terme « cinesthésique », il s’agissait de désigner une modalité spé-
cifique de la mémoire maléguienne, a la croisée des sensations internes et globales

80



du corps (cénesthésie) et des correspondances sensorielles croisées (synesthésie).
La compréhension de ce néologisme requiert ainsi, en amont, un éclaircissement
conceptuel sur les deux notions dont il procede.

Le terme « synesthésique » renvoie a la synesthésie, notion issue du grec
sunaisthésis, employée dés I’Antiquité, notamment chez Aristote, pour désigner la
concomitance de diverses perceptions chez un individu ou entre plusieurs sujets.
Si cette acception ancienne évoque une simple simultanéité sensorielle, le terme
connait un regain d’intérét a la fin du XIX® siécle, sous 'impulsion des sciences
médico-psychologiques, qui en approfondissent la dimension neurologique et
perceptive (Hardmann 2011, 83-129). La synesthésie se définit alors, dans un pre-
mier temps, sur le plan médico-psychologique comme un phénomeéne perceptif
atypique, consistant en 'apparition concomitante d’'une sensation additionnelle,
survenant dans une autre modalité sensorielle ou dans une autre région du corps,
en réponse a un stimulus qui, en lui-méme, ne reléve pas de cette modalité. Elle im-
plique ainsi une forme de transmodalité sensorielle, ou la perception se double d’un
effet sensoriel croisé, excédant les limites habituelles de I’expérience perceptive®.

A cela vient s’ajouter une dimension esthétique et rhétorique : la synesthésie en
tant que figure de style qui consiste a désigner une perception sensorielle a 'aide
d’un terme appartenant habituellement a un autre registre sensoriel. Il s’agit, au-
trement dit, d’un transfert analogique entre modalités perceptives distinctes. C’est
pourquoi W. B. Stanford - et, a sa suite, Paul Hadermann — préconise, dans le cadre
de Panalyse littéraire, I'usage de 'expression « métaphore synesthésique » plutdt
que celui, plus ambigu, de « synesthésie » tout court, afin d’éviter la confusion
entre phénomene physiologique et procédé poétique (Stanford 1942, 26-30 ; Paissa
1995, 100).

Les liens entre la synesthésie et la mémoire suscitent déja un vif intérét dans les
études de la fin du XIXe siécle. Dans un article de 1892 consacré aux synesthésies,
Alfred Binet interpréte ainsi la vision colorée des sons non comme un phénomene
linguistique, mais comme relevant de la mémoire : il y voit 'effet d'une « image
mentale » (Binet 1892, 594)*, que Marisa Verna décrit comme proche d’« un état de
réverie, de plaisir intérieur, [...] un souvenir » (Verna 2013, 29). De son coté, Théo-
dule Ribot, dans La Psychologie des sentiments (1894), affirme que les sensations
peuvent réapparaitre dans la conscience, soit spontanément, soit volontairement,

2 Cf. Petit Robert 2011, 2487.
® A. Binet analyse 'audition colorée sous le prisme d’un des types de la mémoire identifiés par
Charcot : la mémoire visuelle.

81



en vertu d’'une dimension sensorielle intrinséquement liée au fonctionnement
mnésique (Ribot 1894, 377)*.

Abordons a présent la notion de cénesthésie. Celle-ci est définie par le Trésor
de la langue francaise comme une « sensibilité organique résultant de ’ensemble
des sensations internes, qui engendre chez I’étre humain le sentiment global de
son existence, indépendamment de ’action spécifique des sens externes »°. Dans
I'ceuvre de Malégue, la mémoire involontaire - ou, pour reprendre son expression,
« extase de mémoire » — ne se rattache pas a une modalité sensorielle isolée, mais
reléve d’un registre cénesthésique : elle procéde d’une expérience intérieure dif-
fuse, enracinée dans la totalité du vécu corporel et affectif, et s’inscrit dans une
perception globale de I’étre.

Le terme « cénesthésie » apparait a la fin du XVIII® siecle sous la plume du phy-
siologiste allemand Johann Christian Reil. Il désigne alors la perception globale
du corps vivant a travers le systéme nerveux. Au XIX® siécle, la notion se diffuse
largement, notamment en France, ou Théodule Ribot en développe les implications
psychologiques.

Cependant, pres de soixante ans avant Ribot, Maine de Biran mobilise déja I'idée
de cénesthésie. Il 'associe a ce qu’il nomme le « sentiment immédiat d’exister »
(Maine de Biran 1955-1957, 383). Ce sentiment se distingue, selon lui, de la simple
perception de soi comme corps. Le philosophe en souligne le caractére imperson-
nel, diffus et en grande partie inconscient. Cette sensation, toujours présente en
arriére-plan de la conscience, constitue un fondement essentiel de la vie psychique.
Elle influence silencieusement les pensées, le tempérament et la tonalité affective
a travers laquelle le monde est percu. Or, les notes inédites de Joseph Malegue
révelent sa connaissance des écrits de Maine de Biran, dont il partage certaines
intuitions majeures®.

Extases de mémoire

Par « extases de mémoire », j’entends le phénomeéne que Genevieve Henrot dé-
crit dans l'introduction de son ouvrage Délits/Délivrance, ou, dans la continuité de

¢ 1l faut toutefois souligner que dans sa perspective, ces « résurrections mémorielles objectives »

ne dépendent pas de stimuli extérieurs mais existent dans la mémoire, ce qui sera réfuté par Bergson.
M. Verna souligne I'importance de la psychologie expérimentale dans la lignée de Ribot et Binet (qui,
a leur tour, puisent dans la vision d’Hyppolite Taine dans De [I’Intelligence). Pour Proust (VERNA 2013,
31). Mais dans le cas de Malégue, c’est surtout Bergson qui est un point de référence.

> <https://www.le-tresor-de-la-langue.fr/definition/cenesthesie#top> (5 janvier 2025).

¢ Malégue mentionne Maine de Biran également dans Augustin ou le Maitre est la ([1933], 2014),
158.

82



I'interprétation proustienne, elle définit la mémoire involontaire comme I’émer-
gence soudaine d’un souvenir oublié, provoquée par la rencontre fortuite entre
une sensation présente et une sensation ancienne (Henrot-Sostero 1991, 9-10). Ce
souvenir resurgit alors dans toute la densité de son univers affectif d’origine.

S’appuyant sur une lecture psychanalytique, G. Henrot Sostero explique ce sur-
gissement par la libération d’une sensation refoulée, rendue possible par un mo-
ment de distraction. Lorsque la conscience se relache, cette sensation échappe aux
mécanismes de défense et accéde a la surface. La distraction alors, selon la cher-
cheuse, joue un role décisif : elle constitue la condition préalable a I'irruption du
souvenir, en permettant a une perception anodine de réactiver un affect enfoui et
d’en ouvrir acces a la conscience. Proust lui-méme qualifie cette expérience, dans
Albertine disparue, de « délicieuse, immédiate et totale déflagration du souvenir »
(AD 1V, 267). 11 s’agit d’'un moment suspendu, hors du temps, ou le passé s’inscrit
dans le présent sans altération : il réapparait tel qu’il était au moment vécu. Ce
surgissement abolit ainsi la dimension temporelle linéaire qui structure habituelle-
ment 'expérience de la vie. C’est un moment qui, « en introduisant le passé dans
le présent sans le modifier, tel qu’il était au moment ou il était présent, supprime
précisément cette grande dimension du Temps suivant laquelle la vie se réalise »
(AD1V, 608).

Comme chez Proust, les romans de Malégue sont traversés par de nombreuses
reviviscences : les instants de mémoire involontaire y jalonnent le récit. Parmi les
formes sensorielles de la mémoire mobilisées, les modalités olfactive et auditive do-
minent. On peut citer, dans Augustin, entre autres, les extases de mémoire déclen-
chées par le parfum du foin coupé et des roses (les parties « Le Grand Domaine »,
« Paradise lost », « L'Homme quittera son pére et sa mere »), par le chant des vé-
pres (« Le retour »), par la musique de Liszt et la récitation du chapelet (« Vita mu-
tatur »), ou encore, dans Pierres noires, celles provoquées par 'odeur de sapin (« Le
voyage a Rieutort »). Nous nous concentrerons dans le présent article sur ’analyse
des deux exemples les plus représentatifs : les extases de mémoire sensitive fondées
sur 'odeur du foin coupé et sur les paroles du chapelet. A la maniére de G. Henrot
Sostero, nous confronterons le texte de I'impression a celui de la réminiscence, afin
d’analyser ce qui survient dans I'intervalle entre les deux.

Les vieilles notes et ’odeur de foin coupé

Jean-Yves et Marc Tadié soulignent que les odeurs, bien que fugitives dans I'ins-
tant, sont celles qui se fixent le plus durablement dans la mémoire car elles sont
percues par les zones les plus archaiques du cerveau (Tadié & Tadié 1999, 183).

83



Manlio Brusatin va dans le méme sens : selon lui, les parfums ravivent les souve-
nirs plus puissamment que les sons, les couleurs ou les saveurs. Pour le chercheur,
ils « excitent le flux de la mémoire en se répandant a travers le corps par ou ils
s’introduisent, suscitant des frissons et des souvenirs » (Brusatin 1986, 22).

De méme que Combray renait dans la saveur de la madeleine, I’enfance d’Au-
gustin ressurgit a travers 'odeur du foin coupé. Buvant un thé refroidi qui sent le
foin coupé, feuilletant les vieilles notes concernant le modernisme rédigées apres
Pentrée de Marie-de-chez-nous dans un couvent, Augustin Méridier est soudaine-
ment saisi par le souvenir des hautes prairies du Cantal : « Augustin pressentit un
thé treés fort et refroidi. Tel quel, il le but, percut une saveur métallique a adjonction
de sucre, un parfum mélangé de thé et de foin. Peut-étre était-ce lui, venu jusqu’a
ses narines, déguisé, jouant 'odeur de prairie et les souvenirs de la Font-Sainte
[...] » (Malégue 2014, 326). Ce resurgissement du passé a travers les vieilles notes
qui entrainent une chaine d’associations partiellement inconscientes (souffrance,
couvent, Marie, pélerinage a la « deuxiéme » Font-Sainte, la ferme familiale dans le
Cantal), porte tous les traits du mécanisme proustien de la mémoire involontaire.
Il surgit involontairement, entrainé par une sensation présente imprévisible qui
ravive le souvenir et, avec lui, une sensation enfouie :

Retournant d’un mécanisme morne ces nouvelles feuilles manuscrites, il retrouvait,
séchés entre elles mais encore odorants, tous les états par lesquels il avait passé : les
épouvantes, les stupeurs, les railleries a ’égard de lui-méme, et aussi un sentiment
grandissant de duperie, de fureur et de misere. Soudain, sans que rien I’appelat ni
ne le fit pressentir, il fut traversé par le souvenir vif et parfumé de coups de vent sur
les hautes prairies. Ils lui venaient si nets, ils sentaient si curieusement I’air pur et le
foin coupé, que ce fut la turne avec ses trois pupitres, ses livres et ses manteaux qui
lui parut inexplicable, hors de sa place, mal liée avec le reste, comme pour le couvent
des Clarisses (Malégue 2014, 325).

Cette scéne chez Malégue peut étre éclairée par les éléments que G. Henrot Sos-
tero identifie comme constitutifs de 'extase de mémoire. Celle-ci repose, selon elle,
sur un « noyau dur » composé de quatre éléments : la sensation, la passivité du su-
jet, le processus dynamique du souvenir, et ’émotion existentielle liée a un événe-
ment intensément revécu (Henrot Sostero 2015, 142). Tous ces aspects apparaissent
dans Pextrait d’ Augustin. La sensation initiale — le gotit du thé refroidi, 'odeur du
foin coupé, le contact tactile des vieilles notes — agit comme un déclencheur senso-
riel. Elle provoque lirruption soudaine du souvenir involontaire : « Soudain, sans
que rien I'appelat ni ne le fit pressentir ».

Loin d’étre controlé, ce souvenir s’impose a Augustin malgré lui : le héros reste
dans un état de réceptivité passive, souligné par la voie passive : « il fut traversé

84



par le souvenir vif » et par la fonction du datif du complément d’objet indirect :
« ils lui venaient si nets », « qui lui parut inexplicable ». Dans le célébre passage
de la madeleine, G. Henrot Sostero apercoit la méme passivité dans la fonction du
datif « m’ » dans les phrases : « [L]e souvenir m’est apparu » ou « Ce rayon chaud
m’élance vers la vie qui m’ouvre » (d’aprés Henrot Sostero 2015, 142).

Ensuite, le souvenir d’Augustin ne reste pas figé : il s’actualise dynamiquement,
comme un mouvement vers une scéne enfouie - ici, les « coups de vent sur les
hautes prairies », ’air pur, le foin coupé, la souffrance intériorisée, le concret et
Iabstrait, les sensations et les états émotionnels tous ensemble. Enfin, une intensité
affective accompagne ce retour : la mémoire chez Malégue ne se contente pas de
rappeler, elle réactive pleinement un moment vécu, avec son ancrage existentiel et
sensoriel : le héros sent le décalage entre la liberté et le bonheur d’autrefois, et le
manque d’appartenance, le vide existentiel, qu’il ressent au moment de la narra-
tion.

La réminiscence agit dans les deux sens : de la sensation (I’odorat/la vue) a I’émo-
tion (la souffrance/le désarroi) en passant par le souvenir, et inversement : le tou-
cher des vieilles notes et 'odeur du foin — les émotions du passé — le souvenir
synesthésique des gorges de son enfance — les émotions d’aujourd’hui. Dans le
paradise lost de la foi d’Augustin resurgit le paradis perdu de son enfance : celui
de la France rurale et pauvre du Massif Central dont I’évolution vers 'adge indus-
triel est décrite dans le second roman de Malégue, Pierres noires. L’odeur du foin
enveloppe son souvenir de la ferme dans le Cantal, imprégnée par la mémoire
olfactive ; quand, étudiant a ’ENS, il revint pour les vacances au début du « Grand
domaine », les parfums portaient déja le passé, faisant naitre les souvenirs : 'odeur
« fidéle, violente, montra[it] des trainées, des maniéres de filons ou de veines »,
« introduis[ant] les autres fantomes » du passé (Malégue 2014, 188). Emblématique
symbole du bonheur, la méme odeur du foin revient lors du célébre déjeuner aux
Sablons (Malegue 2014, 415).

Regardons maintenant rapidement une autre extase de mémoire, analogue, éga-
lement déclenchée par l'odeur du foin coupé, qui survient bien plus tard que la
premiére, dans la nuit qui sent le foin coupé lors du voyage d’Augustin avec un
autre personnage qui a également perdu la foi, I’abbé Bourret :

L’odeur de foin et d’avoine nuancait la respiration du pétrole. [...] Enfoncé dans le
capitonnage, son coude appuyé au bras de fauteuil émergeant de la paroi, relaché
des inquiétudes matérielles qui le tendaient depuis deux heures, Augustin s’aban-
donnait a quelque chose comme une désolation mélée de repos.

Ce n’était pas la qu’il voyageait, sur cette route que longeait la riviére, avec cet
abbé mystérieux et ces deux peaux de bique barrant un horizon qu’il ne regardait
pas, mais dans une autre voiture presque semblable, séparée de lui par vingt-quatre

85



heures a peine, et une effroyable distance entre les jours. Il supportait immobile,
appuyé sur son coude et les yeux fermés, une souffrance pareille au brisant d’une
douleur physique.

L’air gardait ce méme gotat mouillé de prairie et de soir. Un pelucheux manteau de
montagne se pencha devant lui d’une transparence de fantdéme. Tout au plus se sur-
prit-il & taper nerveusement du pied.

On déboucha enfin sur [c]es hauts plateaux solitaires. Chargés d’un riche passé
d’enfance et de jeunesse, antérieurs a tous les épisodes de sa souffrance, ils se firent
complices des moments inertes que celle-ci traversait miséricordieusement. [...]

Un gros morceau de sa jeunesse réapparaissait pour Augustin dans ce décor théa-
tral et tragique. La crise exégétique de jadis, rafraichie, aiguisée, proéminait parmi
d’autres douleurs. Plus loin encore, du fond de son enfance, des gorges toutes sem-
blables remontaient, décharnées, sans substance, pleines de puériles joies disparues.
[...] Augustin se reposait malgré lui (Malégue 2014, 577-603).

La nuit sent le foin : odeur pour toujours associée chez Malégue aux vacances
passées dans le « grand domaine » familial, au pelerinage a la deuxieme Font-
Sainte. Tout comme dans le premier cas, la réminiscence agit dans deux sens : les
gorges, les mémes dans lesquelles Augustin a passé ses vacances comme enfant,
font resurgir les émotions d’autrefois, mais en méme temps, le « moment inerte »
qui traverse sa souffrance du « maintenant » — tout comme lui-méme traverse les
gorges qui en sont « complices » — correspond aux « puériles joies disparues »
remontant des paysages d’enfance. Et aussi, tout comme dans le cas précédent,
on peut y distinguer quelques éléments d’une extase de mémoire définies par G.
Henrot : la sensation (I'odeur de foin, le « gotit mouillé de prairie et de soir ») et
la passivité du récepteur : « Augustin s’abandonnait a quelque chose » ; « Tout au
plus se surprit-il a taper nerveusement du pied » - signe qu’il n’est pas maitre de
lui-méme, qu’il se laisse surprendre par un sentiment qui jaillit du plus profond
de lui-méme ; enfin, la locution prépositive finale, suivie d'un pronom personnel :
« malgré lui ».

La Font-Sainte, extase de mémoire « cinesthésique » par excel-
lence

L’extase de mémoire la plus puissante, et a la fois la derniére réminiscence du
héros, survient deux heures avant sa mort, lorsque sa sceur Christine commence a
réciter le chapelet. La répétition des Ave déclenche le souvenir du chapelet récité a
la Font-Sainte, ou, dans la petite enfance du héros, la famille Méridier (les parents
d’Augustin et de Christine, ainsi qu’eux-mémes) s’arréta en route dans une forét

86



ou il avait vécu sa premiére expérience d’un contact avec une transcendance qui
dépasse I’étre humain :

Elle [Christine] eut I'intuition qu’il [Augustin] désirait une union de prieres, peut-
étre celles des agonisants. Mais, sans doute, il se lasserait a les suivre. Elle entreprit
le chapelet. [...]

Des « Je vous salue Marie, pleine de grace », d’'une matité limpide, ceux de Christine,
en appelaient d’autres, ceux d’autrefois (sur des routes, dans des bois montants). Sa
mere, tres jeune, comme dans le temps de ces Ave Maria, dit : « Quand je serai morte,
je comprendrai ». Le passé, le présent, fusionnaient. Il n’y avait plus de durée. Bien
str, s’il et voulu tres fort, il aurait aussi séparé ces moments qui s’agglutinaient.

[.]

Il en revint sur les mots : « Maintenant » et « a I’heure de la mort » de ’Ave Maria.
De méme sens, désormais, ils se confondaient. Il sut qu’ils se confondaient. Il n’avait
jamais pensé qu’ils pussent se confondre. Ce lui fut surprise, élargissement, repos
dans la clarté, comme la fin des bois montants (Malégue 2014, 826-827).

José Fontaine a été le premier a relever la portée symbolique des « bois mon-
tants » (Fontaine 2016, 60). Leur image récurrente figure I’appel intemporel des Ave
Maria d’autrefois, repris par ceux du présent. Dans cette extase de mémoire, Au-
gustin revit sa premiére expérience mystique : face au mystére de la forét, il s’était
abandonné a Dieu, tandis que les Ave, « [a] peine prononcés, au lieu de s’évaporer a
travers les volites d’arbres, [...] étaient recueillis par une haute puissance solitaire »
(Malégue 2014, 46). Le « maintenant » de cette premiére Font-Sainte, et celui du
chant actuel, se rejoignent dans « la fin des bois montants » — métaphore de la
mort, de la derniére offrande, du sacrificium vespertinum. Le temps s’abolit : « le
passé, le présent fusionnaient ». La frontiére qui, dans le chapitre « Le retour »,
séparait encore passé et présent, lorsque les sons des vépres effleuraient « la sur-
face de contact » entre les temps, disparait ici totalement (« [1]es sons coulaient sur
[Pame d’Augustin], juste a la surface de contact entre ce présent et ce passé, entre
ce passé et d’autres, infiniment plus reculés, et plus subtils » (Ibid., 363).

Augustin, en passant par une expérience multisensorielle - les paroles de Chris-
tine, les sons du chapelet, I'odeur des bois, la vue de la chapelle solitaire — arrive,
grace aux correspondances entre le terrestre et le divin, a la Transcendance. Ain-
si, le souvenir synesthésique, relevant de 'ouie, devient cénesthésique : holiste,
s’étendant jusqu’au plan spirituel et désignant désormais la mémoire relative non
seulement aux cing sens, mais a ’homme tout entier, a son corps et a son esprit. Ce
caractére cénesthésique de la derniére extase de mémoire d’Augustin correspond a
ce que Bergson formule dans Matiére et mémoire, lu et relu par Malégue, lorsqu’il
définit la mémoire non comme un simple réservoir d’images passées, mais comme
un processus vivant, dynamique, étroitement lié a ensemble du corps et de l'es-

87



prit — cénesthésique avant la lettre’. Pour le philosophe, c’est en effet le corps qui
fait le lien entre la sensation présente et le souvenir, agissant comme une porte que
I'esprit presse avec toute sa mémoire : « [1]’esprit humain presse sans cesse avec
la totalité de sa mémoire contre la porte que le corps va lui entr’ouvrir » (Bergson
2015, 510).

Mais il y a plus que cela. La derniére extase de mémoire d’Augustin Méridier
devient expérience mystique dans le sens que lui donne Jean-Claude Bologne en
interprétant le phénomeéne de la madeleine : celle du « contact direct et inopiné
avec une réalité qui dépasse nos perceptions habituelles, et qu’on peut ressentir
tour a tour comme étant le vide ou I'infini », qui fait disparaitre « toute inquiétude
sur 'avenir et toute crainte de la mort » (Bologne 2015, 69-70). Augustin retrouve
le présent du passé dans le présent du présent, si on place son expérience dans la
perspective augustinienne®. Le passé et le présent « fusionn[ent] » ; la distance
entre instant du présent et 'instant du passé est supprimée. C’est son « temps re-
trouvé » : le pont entre deux priéres, du passé et du maintenant, entre 'expérience
mystique d’Augustin-enfant et celle d’Augustin-moribond, se raccourcit. Il aborde
la mort avec une lucidité totale sur lui-méme, en pleine conscience de son identité,
de son moi profond. J. Fontaine remarque que « [1]’Augustin enfant et I’Augustin
moribond ne sont plus qu’un seul étre avec [...] ‘enroulée’ en lui, la présence de
Dieu » (Fontaine 2016, 68).

Autrement dit, selon la formulation d’Isabelle Serca a propos de Proust, c’est
au moment de la réminiscence, déclenchée par une sensation ou un détail senso-
riel, que le narrateur retrouve son « vrai moi », un moi pérenne qui transcende
les identités successives et mouvantes du quotidien (Serca 2022, 234). Cette expé-
rience, loin d’étre purement esthétique, revét une portée existentielle : elle révéle
un étre de continuité derriére la discontinuité apparente de la vie vécue. Le fameux
tintement de la sonnette, qui ouvre et referme la Recherche, illustre ce bouclage
symbolique du temps, cette mise en lumiére d’une vérité profonde, stable, sous les
couches du temps fragmenté. Une intuition que ’on retrouve, de maniére analogue,
chez Malegue : a travers la figure du « moi enfant de Dieu », il affirme lui aussi la
possibilité d’'un moi durable et transcendant, qui dépasse les scissions du moi em-
pirique. Comme chez Bergson, ou la mémoire n’est pas simple trace ou dép6t, mais
un mouvement vers l’action et vers soi, la mémoire chez Proust et chez Malégue

7 Bien que limité par les connaissances médicales de son temps, BERGSON (2015, 460) a entrevu, a

rebours des théories de Ribot, que la mémoire ne constitue pas un simple réservoir ou dépdt, mais
qu’elle est avant tout une action, une projection, un élan dynamique et une reconstruction constante.
¢ Cf. AugusTIN D’HIPPONE 1925-1926, 314.

88



devient le lieu d’'un dévoilement identitaire, ou I’étre profond, dans sa continuité,
peut enfin se dire.

Cependant, une autre dimension, complémentaire a la dimension théologique
citée, se révele ici, également en écho avec 'univers proustien. Chez Proust, elle a
été mise en lumiére par G. Henrot Sostero, qui s’appuie sur une lecture d’inspira-
tion psychanalytique de La Recherche. En étudiant les souvenirs involontaires dans
Pordre ot ils apparaissent dans le roman proustien, G. Henrot remarque un schéma
récurrent : chaque réminiscence est liée a deux éléments majeurs, a savoir un désir
intense et un sentiment profond de culpabilité qui prend la forme d’une peur ou
d’un fantasme d’avoir causé la mort de personnes aimées. Selon la chercheuse, trois
figures féminines symbolisent cette faute ressentie par le narrateur : la mere, la
grand-meére, et Albertine (Henrot Sostero 1991, 26-27). Le narrateur les pergoit, in-
consciemment, comme des victimes de ses manquements. La mémoire involontaire
devient alors un mécanisme de réparation. A travers elle, le narrateur transforme
sa douleur intérieure en ceuvre d’art.

Ce fond freudien est également perceptible dans Augustin. Les souvenirs invo-
lontaires qui le traversent ne se limitent pas a un simple retour du passé. Ils sont
profondément chargés d’un regret silencieux et d’une culpabilité latente. Augustin
a, en effet, contaminé son petit neveu de la tuberculose : une faute involontaire qui
a conduit a la mort de 'enfant. Par ailleurs, il a repoussé Anne de Préfailles, qu’il
aimait et dont il était aimé, sans jamais avoir su ou osé vivre cet amour. Le héros,
au moment de la réminiscence, se trouve confronté non seulement a ce qu’il a vécu,
mais aussi a ce qu’il n’a pas su devenir malgré ses désirs les plus profonds. Ainsi,
entre-t-on dans la dialectique du désir et de la tentative de ’oubli, autrement dit
le refoulement. La mémoire sensorielle révele alors non seulement une perte, mais
aussi un « soi » profond et inaccompli - celui qui aurait pu aimer et vivre autre-
ment.

Conclusion

Pour conclure, a travers 'expérience d’Augustin Méridier, Joseph Malegue met
en scene des extases de mémoire qui s’inscrivent dans la tradition proustienne : on
y retrouve les caractéristiques des souvenirs involontaires analysés chez Proust,
notamment par G. Henrot Sostero. Toutefois, Malégue enrichit cette dynamique
d’une dimension spirituelle propre a son univers romanesque. Les réminiscences
provoquées par 'odeur du foin coupé, le toucher des vieilles pages ou la récita-
tion d’'un chapelet englobent les deux dimensions du souvenir identifiées chez
Malegue : la synesthésique et la cénesthésique. Ces souvenirs prennent alors une

89



forme globale, holistique, que I'on peut qualifier de cinesthésique, c’est-a-dire a
la fois corporelle, sensorielle, psychique, métaphysique et existentielle, engageant
Pensemble de I’étre : corps, sens, esprit, ame et conscience d’exister. La mémoire
involontaire devient ainsi un lieu de convergence entre le sensible et le spirituel,
entre la perte et la grace.

La derniére extase de mémoire du héros, le souvenir de sa premiére expérience
mystique, fonctionne comme une boucle qui ouvre et clét a la fois le roman et sa
vie. Augustin s’y révele profondément constitué par cette mémoire, dans une quéte
d’identité comparable a celle de Proust. Pourtant, a la différence de ce dernier, Ma-
légue ne propose pas un isolement du présent pour retrouver un moi profond et
véritable dans le passé. Ce n’est pas, comme dans Le Temps retrouvé, la résurrection
du passé qui apporte le salut, mais bien la rédemption du présent a travers le pas-
sé qui n’est pas ressuscité mais transfiguré, trouvant sa plénitude dans le présent
réconcilié. La réflexion de Malégue, nourrie de la lecture augustinienne du temps,
montre ainsi que 'amour, la conversion et la mémoire s’unissent pour libérer le
temps en 'intégrant a une continuité de sens. La rédemption ne consiste donc pas
a abolir le temps révolu, mais a le sauver dans 'amour, a en faire la source d’une
présence renouvelée. Le regain de foi d’Augustin lui permet de vivre ses derniéres
extases de mémoire en lien avec la Font-Sainte ; ce n’est donc pas la mémoire qui le
ramene a la foi, mais la foi retrouvée qui réactive en lui une mémoire transfigurée.

Bibliographie
AuGUSTIN D’HIPPONE ([397-401] 1925-1926), Les Confessions, éd. et trad. P. de La-

briolle, Paris, Les Belles Lettres.

BerGson, H. ([1896] 2015), Matiére et mémoire. Essai sur la relation du corps a es-
prit, in Euvres, éds. J.-L. Vieillard-Baron, ]. Laurent & A. Panero, Paris, Li-
brairie Générale Francaise.

BINET, A. (1892), « Le probléme de ’audition colorée », Revue des deux mondes, 113,
586-614.

BIRAN, MAINE de (1955-1957), Journal, éd. H. Gouhier, Neuchatel, Ed. de La Ba-
conniére, vol. II.

BOLOGNE, J.-C. (2015), Une mystique sans Dieu, Paris, Albin Michel.
BRrUSATIN, M. (1986), Histoire des couleurs, trad. Cl. Lauriol, Paris, Flammarion.

FONTAINE, ]. (2016), La Gloire secréte de Joseph Malégue, 1876-1940, Paris, L’Har-
mattan.

90



HarDMANN, P. (2011), « La synesthésie : essai de définition », in J.-L. Cupers (éd.),
Synesthésie et rencontre des arts, Bruxelles, Presses de I'Université Saint-
Louis, 2011, 83-129.

HENROT SOSTERO, G. (1991), Délits/Délivrance. Thématique de la mémoire proustien-
ne, Padova, Cleup.

HENROT SOSTERO, G. (2015), « Mnémosyne et le bruissement de la langue. Perspec-
tive formelle sur la mémoire involontaire », in K. Kolb & A. Kotin Mortimer
(eds.), xxx Paris, Classiques Garnier, « Revue d’études proustiennes », 2(2),
139-152.

MADAULE, J. (1959), « Un Proust catholique, provincial et petit-bourgeois : Joseph
Malégue », Table Ronde, 139-140, 95-108.

MADAULE, J. (1944), Reconnaissances I, Paris, Desclée de Brouwer.
MALEGUE, J. ([1933] 2014), Augustin ou le Maitre est ld, Paris, Editions du Cerf.
Paissa, P. (1995), La Sinestesia. Storia et analisi del concetto, Brescia, La Scuola.

Petit Robert. Dictionnaire alphabétique et analogique de la langue francaise (2011),
éd. P. Robert, texte remanié et amplifié sous la direction de J. Rey-Debove &
A. Rey, 2011.

ProusT, M. ([1925, 1927] 1988-1989), A la recherche du temps perdu, IV, éd. J.-Y.
Tadié, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothéque de la Pléiade ».

RiBort, Th. (1894), « Recherches sur la mémoire affective », Revue philosophique de
France et de l ’Etranger, XXXV, 377-401.

SERCA, L. (2022), « Réminiscence », in 1. Serca (éd.) Proust et le temps. Un diction-
naire, Paris, Editions Le Pommier, 227-235.

STANFORD, W.B. (1942), « Synaesthetic Metaphor », Comparative Literature Studies/
Etudes de littérature comparée, 11, 26-30.

TADIE, J.-Y. & TADIE M. (1999), Le Sens de la mémoire, Paris, Gallimard.

Trésor de la langue francaise, <https://www.le-tresor-de-la-langue.fr/definition/ce-
nesthesie#top> (5 janvier 2025).

VERNA, M. (2013), Le Sens du plaisir. Des synesthésies proustiennes, Bern, Peter Lang.

91





